
 

Revista Iberoamericana de Derecho, Cultura y Ambiente 

 

 

Edición Nº8 – Diciembre de 2025 

Capítulo de Discapacidad y Derecho 

www.aidca.org/revista 

 

ALGUNOS APORTES PARA REPENSAR LA ENSEÑANZA UNIVERSITARIA 
DEL DERECHO CON PERSPECTIVA EN DISCAPACIDAD, GÉNERO Y 

DERECHOS HUMANOS 
 
 

Por María Agustina Ragusa1 
 

 

La crisis actual del mundo requiere pensar caminos posibles en el ámbito 

educativo, que incluya a las diversidades si lo que pretende es promover 

aprendizajes auténticos y mejorar progresivamente el acceso, permanencia y 

egreso a la educación universitaria en pos de facultades que convivan 

efectivamente con la discapacidad. 

Transversalizar la perspectiva de DDHH en la enseñanza universitaria y, en 

particular en el ámbito del Derecho implica situar los conocimientos. En este sentido, 

preguntas tales como ciencia para qué o para quiénes, podrían ser potentes para 

empezar a pensar y analizar de manera crítica las problemáticas actuales en el 

                                                
1 Auxiliar docente con función de Adjunta en “Introducción al Derecho”, en la Facultad de Ciencias Jurídicas y 

Sociales de la Universidad Nacional de La Plata. Integrante por el claustro docente de la Comisión Asesora para 
Personas con Discapacidad de la misma Facultad.  

http://www.aidca.org/revista


 

campo de la formación universitaria. 

 Transversalizar la perspectiva de DDHH se vuelve un camino posible y 

necesario para promover, desde las memorias, el pensamiento crítico del 

estudiantado, pero también el de quienes se desempeñan como docentes. Se trata 

de volver sobre las prácticas desde una perspectiva crítica y por tanto feminista y 

decolonial que tenga como horizonte la defensa de los DDHH, asumiendo un 

posicionamiento crítico y por tanto no universal. Asimismo, implica poner en tensión 

las prácticas en los procesos de acompañamiento de las trayectorias educativas 

que, si bien son diversas, solo prevén en su ideal varones y mujeres cis, capaces, 

blancos/as, heterosexuales. 

Asimismo, transversalizar la perspectiva de DDHH implica que cada 

estudiante, pueda resignificar su identidad profesional, ciudadana, personal y social 

al servicio de la mejora de la calidad de vida de la sociedad. Ello podría impactar 

positivamente en toda la comunidad educativa ya que pondría en ejercicio efectivo, 

progresivamente, los DDHH. 

En este sentido, tal como sostiene Bobbio (2015), la realización de los DDHH, 

supone un movimiento constitutivamente abierto, disputado y gradual, que no se 

logra de una vez y para siempre, sino que se realiza de modo particular en 

determinados contextos, y articulado a luchas protagonizadas por los diversos 

colectivos en defensa de nuevas libertades contra viejos poderes. Ampliar las bases 

epistemológicas implica recurrir a las memorias en disputa, esto es, a su dimensión 

política. Tal como sostiene Calveiro (2012) las memorias son interpretaciones 

plurales de lo vivido y de sus sentidos para la acción presente, es decir, para la 

política ¿Quién tiene autoridad legítima para hablar? Todxs. ¿Quién tiene el poder 

de definir el contenido de la memoria? Nadie. Seguirá habiendo relatos múltiples, 

encontrados y contradictorios y prevalecerán aquellos que se constituyen como 

hegemónicos.”  

No obstante, la universidad funciona como institución central en el 

ordenamiento de “saberes legítimos” pero al mismo tiempo, es el lugar de los 

disensos donde las críticas, las discusiones y las puestas en tensión son 

fundamentales en la formación de estudiantes y docentes comprometidos con la 



 

transformación y mejora de la realidad.  

Preguntarse respecto del lugar que le damos a lxs otrxs y de qué manera, 

desde las intervenciones2 docentes suscitar espacios de y para la reflexión pueden 

ser interrogantes potentes para empezar a pensar y accionar en clave de DDHH. 

Se trata de dar lugar al tratamiento de las múltiples dimensiones que intervienen en 

el acceso, mantenimiento y goce de los DDHH que en modo alguno puede 

circunscribirse solo al aspecto normativo, y que terminan por configurar, con 

diferente peso y sentido, la ambigüedad que encierra la palabra “Derecho”. 

En definitiva, se trata de comenzar a resquebrajar la cultura institucional 

universitaria que muchas veces se presenta como aséptica políticamente, con la 

finalidad de que el estudiantado comience a pensar y a analizar de manera crítica 

las consecuencias de sus acciones en el marco de su incumbencia profesional. Se 

trata de la identidad política de lxs abogadxs en el marco de un contexto social ante 

el cual no puede presentarse indiferente. Hacer esa afirmación es epistémica, 

sociológica y política y se constituye como fundamental si lo que se pretende es que 

esto funcione como legado académico para disputar espacios con honestidad 

intelectual y en pos de la excelencia académica.  

 

¿De qué hablamos cuando hablamos de enseñar con perspectiva de 

discapacidad, de género y de derechos humanos? 

En cuanto a las perspectivas de género3, otra concepción epistemológica se 

ofrece como alternativa si se parte del reconocimiento de las relaciones de poder 

que se dan entre los géneros, así como del carácter social e históricamente 

                                                
2 (…) “La intervención es un fenómeno más complejo de lo que pudiera parecer, dicha noción está cobijada o 

arropada por una serie de decisiones que toma el sujeto que la realiza. Como acotaba Eduardo Remedí, “las 
acciones y decisiones son tomadas por el sujeto desde sí mismo”. Existe también una parte previa que media 
o que regula a toda intervención entendida ésta como un escenario de acción para el cambio, la mejora o para 
actuar sobre un segmento de la realidad socio-educativa en cuestión. Dicho espacio previo tiene que ver con 
tres atributos: a) Con la intención educativa de lo que se pretende lograr al intervenir. Qué se hace y qué se 
pretende lograr con eso. b) Con la necesidad a la que responde toda acción por ejecutarse. ¿A qué responde 
esta acción o este conjunto de acciones? c) Al conocimiento de los sujetos y su ámbito a quien va dirigida la 
intervención. ¿Qué papel juegan, en dónde se define su participación y cuál es el beneficio de lo que arrojará 
la intervención por realizarse? (…)” Pérez Reinoso, 2017: 1. 
3 Si bien es un término que admite críticas, se trata de una categoría que sigue alentando las luchas de los 

movimientos feministas y del colectivo LGTBIQ+. Justamente esa discusión hace a su riqueza en cuanto término 
abierto, inestable, relacional, político y polisémico que permite visibilizar y articular posibilidades para ampliar 
derechos y hacer frente a las opresiones. 

 



 

constitutivas de las relaciones generizadas siempre en articulación con la clase 

social, etnia, edad, sexualidad, discapacidad, entre otras interseccionalidades. A 

partir de aquí, podemos observar que tanto la ciencia como el método científico 

están construidos sobre una base epistemológica que se levanta sobre el silencio 

de otras voces a las que no se les permitió ser escuchadas.  

Situar el conocimiento en clave de reflexión para entender el patriarcado y el 

androcentrismo científico, así como también para pensar en la posibilidad de 

epistemologías diversas y feministas, donde aquellas epistemes históricamente 

relegadas y marginadas en estos ámbitos tengan voz, puede permitir dar lugar a 

nuevas y diversas formas de hacer ciencia. Por lo expuesto, transversalizar la 

perspectiva de género y de discapacidad, no se limita a la incorporación de una 

serie de contenidos, sino que implica que la práctica, incluyendo esa misma 

incorporación, se deje atravesar por esos contenidos. Hay que involucrarnos en la 

generación del conocimiento por parte de mujeres y disidencias con discapacidad 

reivindicando y reparando las construcciones que se tienen sobre lxs sujetxs que, 

efectivamente, habitan la Universidad. Implica entre otras cosas, recuperar la 

corporalidad y la sexualidad en el ámbito de la enseñanza. 

 En igual sentido, al pretender asumir perspectiva de discapacidad en el 

quehacer docente, cabe preguntarse qué lugar le damos a la discapacidad y a la 

accesibilidad en la enseñanza universitaria si lo que se pretende es una universidad 

que, efectivamente, conviva con la discapacidad como una condición posible en 

quienes la habitamos como estudiantes, docentes, nodocentes o graduadxs. Se 

trata de observar, revisar y reflexionar desde y sobre nuestras prácticas en el ámbito 

de la institución, para poner bajo sospecha todo aquello que se presenta conforme 

a los parámetros de la “normalidad” y, que trae como contrapartida la marca sobre 

los cuerpos diferentes y su exclusión. Debemos sospechar de los parámetros que 

se presentan como dados, asépticos, universales, para poner en evidencia la 

performatividad4 de nuestros discursos, y pensar líneas de acción de manera 

colectiva con todxs lxs actorxs que conforman la comunidad académica. 

Desde el rol docente implica problematizar sobre las maneras de enseñar, ya 

                                                
4 El discurso performativo es aquel que produce lo que dice describir, en este caso, la estructura de poder. 



 

que la forma también hace al contenido -en clave de DDHH- desde lo vincular, 

desde la creación de lazos de confianza, facilitando las diversas formas y procesos 

de aprendizaje en pos de que el estudiantado pueda asumir un posicionamiento 

crítico-propositivo, respetando la singularidad de cada persona. Se trata de construir 

apoyos con lxs otrxs, de habilitar espacios para una escucha, para un diálogo 

permanente y el encuentro, traducido en acciones concretas en pos de derribar 

aquellas barreras sociales que corren la mirada hacia la persona que posee una 

discapacidad y la señalan como la culpable del “problema”, por ser la “pieza que no 

encaja”.  

Volver la mirada sobre las barreras gestuales, vinculares, actitudinales, físicas, 

didácticas, implica pensar los espacios físicos accesibles para cualquier persona5, 

pensar en cómo planificar las clases o incluso modificar ese plan durante su 

desarrollo. En definitiva, se trata de analizar nuestras acciones, pero también 

nuestras omisiones en un ejercicio permanente, pero sin prisa que se preocupa por 

propiciar alternativas para que cada estudiante elija y construya su recorrido en la 

universidad con mayor autonomía, poniendo en valor a la persona con discapacidad 

en su singularidad y con sus experiencias previas como parte fundamental a ser 

recuperada en pos de facilitar su recorrido académico. 

Finalmente, cabe volver al concepto de interseccionalidad ya que los análisis 

interseccionales ponen de manifiesto que “(...) la opresión es mucho más que una 

configuración múltiple, es una expresión de la interdependencia y superposición de 

categorías de discriminación y subalternidad donde se conjugan las disposiciones 

estructurales, las construcciones subjetivas y las interacciones múltiples, enredadas 

e impredecibles entre ambas esferas” (Muñoz Arce, 2020:7-8).  

Si bien asumir un posicionamiento crítico, no capacitista, decolonial, feminista, 

en defensa y promoción de los DDHH es un trabajo arduo, la interseccionalidad 

puede ofrecerse como una llave para complejizar nuestra mirada y las líneas de 

acción ante opresiones que confluyen para fortalecerse entre sí. No podemos 

                                                
5 A modo de ejemplo, enseñar a pensar en términos de diseño universal implica intervenir en pos de que existan 

espacios transitables más fácilmente para una gran cantidad de personas con discapacidad, pero también para 
quienes no presentan ningún tipo de discapacidad. Se trata de no esperar la “particularidad de la llegada de 
alguien con discapacidad”. Ello, sin perjuicio de la necesidad de apoyos específicos para quien lo requiera. 



 

pensar en propiciar una Universidad mejor y más inclusiva si no propiciamos 

modificar las lógicas capitalistas, capacitistas, patriarcales, clasistas y del maestro 

“explicador” que han nutrido nuestra formación y que continúan enquistadas en el 

quehacer cotidiano de quienes formamos parte de la comunidad académica como 

un policía invisible que habita y se logra reproducir con más o menos facilidad.  

En definitiva, se trata de dirigir nuestras acciones, teniendo como guía el valor 

de la justicia curricular, de volver sobre los procesos de enseñanza y de aprendizaje, 

considerando que la justicia curricular implica no solo el derecho a aprender sino 

también a que dichos aprendizajes (incluido el incidental, es decir, el no intencional) 

sean valiosos y significativos para la gestión de la autonomía y la participación activa 

de la sociedad en su conjunto.  

Se trata de pensar en distintas estrategias contra hegemónicas como 

alternativas posibles para enfrentar las violencias epistémicas, en cuanto estructura 

que funciona de forma gradual, erosiva y que es difícil de identificar e incluso de 

atribuir. Se sabe cómo no se logra y ello es clave para pensar líneas de acción: no 

se logra con la enunciada como neutralidad valorativa o con el mantenimiento del 

statu quo. Muy por el contrario, la única garantía de transitar caminos fértiles que 

permitan la emergencia de saberes emancipadores, habita en recuperar las 

memorias, dar acogimiento a la diversidad de voces, dar lugar al cuerpo y a la 

sexualidad y en recuperar la experiencia propia que es única, finita y fugaz.  

 

Bibliografía 

Bobbio, B. (2015). El tiempo de los derechos. Editorial sistema. 

Bolla, L. (2018). Cartografías feministas materialistas: relecturas heterodoxas del 

marxismo. Nómadas, (48), 117-134. 

Campagnoli, M. (2011). Genealogías del género. Ilustración y libertades. Revista de 

pensamiento e historia de las ideas (2), 109-147. En Memoria Académica. 

Chantefort, P. & Scherbosky, F.. (2020). La perspectiva de género en la formación 

docente. Un espacio de des/encuentro. Zona Franca, (28), 237–269. 



 

CIN, Acuerdo 1104 (2020) Programa Integral de Accesibilidad para las 

Universidades Públicas.  http://blogs.unlp.edu.ar/discapacidadunlp/2020/05/26/cin-

consejo-interuniversitario-nacion al-acuerdo-plenario-1104-20/ 

Cruz, V. y Godoy G. (2023). Seminario Derechos Humanos, Género y Discapacidad. 

Documento de la Clase I. Especialización en docencia universitaria. Universidad 

Nacional de La Plata. 

Derechos Humanos PBA (2007) Fabián Salvioli en Conceptual [Archivo de video] 

en 

https://www.youtube.com/playlist?list=PLRLsSyuBep4rL2EZTIN9MAX1XclUiPUzo.  

Discapacidad UNLP (2023) Accesibilidad Académica por Evelina Díaz y Paola 

D`Ambrosio. https://www.youtube.com/watch?v=wyAkvfsWDrw 

Educación a distancia UNLP (2020) Webinar 13 - Accesibilidad y discapacidad- con 

lenguaje de señas argentina. https://www.youtube.com/watch?v=3BneGe8owv0  

Godoy, G. (2021). Sistematización de la experiencia del Programa “Reparación, 

digitalización y preservación de legajos de estudiantes, graduadxs y trabajadorxs de 

la UNLP víctimas del terrorismo de estado”. Revista ES, 1(1 y 2), e017. 

https://doi.org/10.24215/27186539e017 

Katz, S; Diaz, E; Antonelli, I. (2019) Compartiendo experiencias significativas en la 

construcción de políticas institucionales en clave de accesibilidad/discapacidad en 

la UNLP http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/102963.  

López N., Reija P. (2023) “Docencia e investigación en Trabajo Social: reflexiones e 

interpelaciones desde los feminismos decoloniales”. Trabajo presentado en  V Foro 

Latinoamericano de Trabajo Social “Proyectos en disputa en América Latina: 

interpelaciones a las Ciencias Sociales y al Trabajo Social”, Facultad de Trabajo Social 

- Universidad Nacional de La Plata  - 6, 7 y 8 de septiembre de 2023. 

Mareño, M. (2012) Las lógicas de la política educativa exclusiva: reacción de la 

academia ante una (im)posible democratización del conocimiento. Ponencia 

presentada en las VII Jornadas Nacionales: Universidad y Discapacidad, 

organizadas por la CIDyDDHH y la UNRC. Córdoba.  

Mattio, E. (2012). ¿De qué hablamos cuando hablamos de género? Una introducción 

conceptual. En: Morán Faúndes, J.; Sgró Ruata, M. C. y Vaggione, J. M. (edits.) 

https://www.youtube.com/playlist?list=PLRLsSyuBep4rL2EZTIN9MAX1XclUiPUzo
https://www.youtube.com/playlist?list=PLRLsSyuBep4rL2EZTIN9MAX1XclUiPUzo
https://www.youtube.com/playlist?list=PLRLsSyuBep4rL2EZTIN9MAX1XclUiPUzo
https://www.youtube.com/watch?v=3BneGe8owv0
https://www.youtube.com/watch?v=3BneGe8owv0
https://doi.org/10.24215/27186539e017
https://doi.org/10.24215/27186539e017
https://doi.org/10.24215/27186539e017
http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/102963
http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/102963


 

Sexualidades, desigualdades y derechos: reflexiones en torno a los derechos sexuales 

y reproductivos. Córdoba, Argentina: Ciencia, Derecho y Sociedad Editorial. 

Mendez, M; Misischia B. (comp.) (2019). Políticas en Educación Superior en las 

Universidades Públicas. Discapacidad y Universidad (Período 2014 – 2016). 

EUDENE, Corrientes, Argentina. Disponible en: 

http://bibliotecadigital.cin.edu.ar/handle/123456789/2385  

Pérez Reinoso, M. A. (2017) “La importancia del concepto de intervención 

educativa”, en: Revista Educarnos [on line], México. Disponible en: 

https://revistaeducarnos.com/la-importancia-del-conceptode-intervencion-

educativa/. [Fecha de consulta: 05/12/25]. 

Radi B. (2014) Sobre la perspectiva de géneros en la universidad. Participación en el 

panel Educación y sexismo la formación universitaria de las jornadas Degenerando,en 

FFyL,UBA. 

Rosato, A y Angelino, M. A. (2009). Discapacidad e ideología de La normalidad. 

Desnaturalizar el déficit. Buenos Aires: Noveduc. Cap 6.  

Rucci A (2015) Consideraciones generales para la inclusión de personas con 

discapacidad en la Universidad http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/88665  

Seoane, V. (2021). Los feminismos y la currícula universitaria: su impacto en la 

dimensión político-pedagógica y epistémica. EN: V. Cruz, M.N. López y C. Luquet 

(Coords.). Transversalizar la perspectiva de género. Aportes desde una experiencia 

colectiva en el ingreso universitario. La Plata: EDULP. p. 38-49. 

Skliar, C. (2005) Poner en tela de juicio la normalidad, no la anormalidad. 

Argumentos y falta de argumentos con relación a las diferencias en educación. La 

construcción social de la normalidad. Coordinado por Pablo Vain y Ana Rosato. Ed. 

Novedades Educativas. Bs. As.  

Travesani. D (2021) Me Proclamo Disca, Me Corono Renga. Cap. Capacitismo es 

Violencia. Laborde Editor.  

 

 

http://bibliotecadigital.cin.edu.ar/handle/123456789/2385
http://bibliotecadigital.cin.edu.ar/handle/123456789/2385
http://bibliotecadigital.cin.edu.ar/handle/123456789/2385

