
 

Revista Iberoamericana de Derecho, Cultura y Ambiente 

 

 

Edición Nº8 – Diciembre de 2025 

Capítulo de Derecho Ambiental 

www.aidca.org/revista 

 

 

EPISTEMOLOGÍA DEL DERECHO AMBIENTAL 
 

 

Por Alberto Camilo Vera Moreira  

 

Resumen  

La comprensión de la epistemología per se, el comprender al Derecho desde sus 

clásicas corrientes, norma, valor, hecho social, nos ha llevado a concluir una visión 

antropocéntrica de su episteme, no obstante, con la dialéctica la humanidad ha 

comenzado a comprender que hay algo básico y esencial que debe ser protegido, 

la vida, pero no solo desde un punto de vista de humanidad, sino desde la 

profundidad de lo eco-céntrico, de ahí surge una cuarta dimensión del Derecho, y 

que en esa dimensión se encuentra el Derecho ambiental, puesto que su objeto de 

regulación es el ¡ Ambiente, Madre Tierra, Naturaleza! También, lo meta – humano, 

y solo puede ser comprendido bajo un pensamiento complejo, holístico, por tanto, 

su episteme, tiene connotaciones paradójicas al pensamiento kelseniano.    

 

Summary 

http://www.aidca.org/revista


 

Understanding epistemology per se, understanding Law from its classic currents—

norm, value, social fact—has led us to conclude an anthropocentric view of its 

episteme. However, with dialectics, humanity has begun to understand that there is 

something basic and essential that must be protected: life. But not only from a human 

perspective, but also from the depths of ecocentrism. From this arises a fourth 

dimension of Law, and within this dimension lies Environmental Law, since its object 

of regulation is the Environment, Mother Earth, Nature! It also encompasses the 

meta-human and can only be understood through complex, holistic thought. 

Therefore, its episteme has paradoxical connotations to Kelsenian thought. 

Palabras clave  

Epistemología, Derecho ambiental, ecocentrismo, pensamiento complejo. 

Keywords 

Epistemology, Environmental Law, ecocentrism, complex thinking. 

 

1. Introducción  

“La epistemología debe estudiar el conocimiento científico, el conocimiento de la 

misma epistemología y el conocimiento filosófico en general, aparece como filosofía 

de las ciencias” (Gardella, s.f. p.418). Episteme, entendido como cualquier 

conocimiento obtenido de un modo reflexivo, esto es, una contraposición a lo que 

Platón llamo Doxa (saber vulgar) episteme para él, el saber elaborado mediante la 

reflexión y fundamento, como entenderá Gardella. Desde luego su génesis 

encontraremos en la civilización helénica, a través del desarrollo de la episteme y el 

logos.  

Bertrand Rosell en su obra fundamentos de la geometría usó la palabra 

epistemología, refiriendo a la teoría de la ciencia, más adelante Emile Meyerson en 

su obra identidad y realidad, comprendió que la epistemología es la filosofía de 

ciencia, rompiendo la filosofía especulativa o común y surge la epistemología como 

teoría del conocimiento científico (García, 2015). Contemporáneamente, Richard 

(2021), al tratar de la epistemología e investigación, precisó que la epistemología 

es la filosofía de la ciencia, la base del entendimiento lógico de la ciencia, pensar 

con lógica es la base de la epistemología.  Desde el orden temporal de las cosas:  



 

La epistemología surge cuando la respectiva ciencia presenta un 

grado suficiente de elaboración. Llegado este momento, la razón 

humana abandona el plano del conocimiento espontáneo donde se ha 

construido cada disciplina especial, y tematiza a la propia ciencia 

(momento reflexivo del saber). Así surge la filosofía de cada ciencia, y 

la filosofía del conjunto del conocimiento científico (epistemología 

general). (Gardella s.f. p. 426).  

Superado el entendimiento de la episteme, corresponde ahora adentrarnos al 

Derecho y posteriormente al Derecho ambiental. Lato sensu, los enfoques filosófico-

axiológico, positivismo o formal y el coexistencialista- sociológico, han sido el tema 

de discusión sobre la existencia del Derecho, no obstante, este escenario tripartito 

coexistente entre sí, se ha concluido que "el Derecho es un valor, norma y hecho 

social" (Becaséns, 2009).  Estas tres dimensiones permiten entender al Derecho 

como una totalidad, como una unidad conceptual (Fernandez, 1992).  En ese orden 

de ideas, precisemos al Derecho natural o Derecho justo, basamentado por el Jus 

Naturalismo plantea al ser humano principios, reglas inmutables que le inspiran y 

dirigen para la elaboración del Derecho, por lo que Dios, le ha dotado de razón y 

esta ayudará a crear el Derecho para conseguir la felicidad. Advirtiendo desde 

luego, que al referirse a la naturaleza lo hace en sentido de naturaleza humana, por 

lo que el hombre en la concepción aristotélica es algo más que un animal y mucho 

menos que un Dios, pero caracterizado como político por excelencia (Burlamaqui, 

1774). El ser humano defiende esos principios cuanto la ley saldrá de su naturaleza 

racional y esa naturaleza viene de algo divino, que según Cuello Calón el "Derecho 

natural tiene por objeto la exposición de los primeros principios del Derecho, 

concebidos por la razón y fundados en la naturaleza del hombre, considerada en sí 

misma y en sus relaciones con el orden universal de las cosas".  

El Jus Naturalismo de corte religioso asume que el Derecho debe corresponder con 

el orden divino y de existir una norma que vaya en contra de la creación, no debe 

ser obedecida, esto es, que el orden jurídico no debe contradecir a la norma por ser 

ésta una revelación de la voluntad meta humana porque su fuente es la naturaleza, 

la moral y ética. Bajo el desarrollo del Jus Naturalismo Secular del siglo XVII, el 



 

jurista holandés Hugo Grocio, planteó que el Derecho no es producto de la creación 

sino de la razón, de la naturaleza del hombre y que uno puede deducir principios y 

a partir de ello deducir toda la norma, así el origen del Derecho es la razón humana. 

Nótese que, en cualquier caso, secular o religioso, el enfoque es antropocéntrico.    

La dimensión positivista o política, que plantea que el origen del conocimiento son 

los sentidos y por tanto el Derecho positivo es experimentable, algo que resulta del 

laboratorio de los sentidos del hombre materializado en la ley humana, es el Jus 

Positivismo, enfoque que se aprecia en la tragedia de Sócrates.  Del Vecchio (2009) 

entiende como "aquel sistema de normas jurídicas que informa y regula 

efectivamente la vida de un pueblo en un determinado momento histórico", es pues 

el Derecho vigente de un Estado, es decir, el conjunto de reglas jurídicas 

establecidas por la Constitución, las leyes y las costumbres de un país. 

La única fuente del Derecho es la ley, de esta suerte el teólogo francés Pedro 

Abelardo en su obra Sic et Non, siglo XII, citado por Vera, usó por primera vez de 

forma orgánica el Legem Ponere, usado como sinónimo de que todo Derecho es 

creado por el hombre y de esta manera la autoridad es quien pone el Derecho. Años 

más tarde el británico Jeremías Bentham en el siglo XIX difundió por toda Europa, 

que el Derecho es solamente lo que la autoridad produce para los súbditos. En 

nuestra realidad, América del Sur, resalta el profesor de Bolívar, Andrés Bello, 

reconocido como el primer positivista latinoamericano. Uno de los aportes de 

Bentham y Bello, se trasunta en "una ley se deroga solo por otra ley", otrora, el 

pensamiento se centraba en lo siguiente “la costumbre deroga a la ley”.  

El siglo XX con la visión del jurista y filósofo austríaco Hans Kelsen, planteó la teoría 

pura del Derecho, por pretender eliminar toda especie de contaminación en el 

Derecho, esto es, eliminar toda disciplina que distorsione la construcción de lo que 

es la filosofía del Derecho, por ello que la Biología no tiene que estar vinculada al 

Derecho, el Derecho no tiene que estar explicado por los fenómenos biológicos del 

ser humano, pues no puede la Biología intervenir, tampoco la Psicología puede 

estar contaminando al Derecho. El Derecho es un ordenamiento normativo del 

comportamiento humano en un sistema de normas que regula el comportamiento, 

por lo tanto, una norma ordena, permite y en general autoriza un comportamiento, 



 

entonces las normas son producidas por el órgano legislador (Vera, 2016, p.18). 

Una de las corrientes que contrapone esta teoría, es la llamada teoría del Realismo 

Jurídico, el Derecho proviene no de la ley sino de la decisión del Juez, el Juez es el 

creador del Derecho en la sociedad, el Derecho es la decisión de aquel que tiene la 

competencia de juzgar constituido por un conjunto de decisiones, es decir por una 

regulación adaptada a las cosas concretas. El juzgador al dar una decisión muchas 

veces puede apartarse de la norma, porque ésta solo es una direccionalidad que 

puede llevarlo a la realidad, sin embargo, la realidad es quien permite se descubra 

el Derecho.  

La tercera dimensión, sociológica o como hecho, subsume al Derecho como un 

objeto cultural, un conjunto de fenómenos sociales, es decir, hechos que pueden 

ser percibidos por los sentidos y la conciencia en la sociedad en que vivimos (Anibal, 

1987). Por eso el Derecho que busca la justicia social entiende que satisfacer 

oportunamente todas las necesidades del hombre son objeto del Derecho, por tanto, 

no hay Derecho sin hecho social, pero supeditado a la lucha de clases, más 

propiamente a la clase dominante. El Derecho es un producto social-cultural, así la 

cultura es transformada por el hombre por medio de la razón. Emilio Durkheim, 

entiende como la forma de obrar, sentir, pensar exterior al hombre, impuestas por 

la sociedad.  

La Escuela Histórica del Derecho al referir a la evolución de ésta, encuentra a su 

máximo exponente y fundador alemán Savigny, siglo XIX, planteó que los códigos 

se deben hacer para el entendimiento del pueblo y no de la élite, que justamente 

fue la virtud del Código Napoleónico de 1804, subsume su postura al afirmar que 

solo a través del estudio del Derecho romano clásico y el Derecho germano como 

fuentes, se puede desenvolver el Volksgeist o el espíritu del pueblo, es decir, que a 

partir de ello, solo se puede comprender el desarrollo histórico del Derecho, 

entonces el Derecho es el desenvolvimiento histórico. 

No obstante, si bien estos enfoques han hegemonizado el episteme del Derecho de 

manera tradicional y dogmática, en la última década del siglo pasado (1992), el 

objeto del protección del Derecho en Bolivia, ha dado un salto más allá de lo 

antrópico, lo eco-céntrico jurídico, superando la Doxa platónica y el surgimiento del 



 

Derecho ambiental boliviano, desde luego, a nivel mundial su nacimiento en 1972, 

y que antes de poder comprender la episteme, de este Jus novo, se hace necesario, 

dar una pincelada de los enfoques y/o modelos epistemológicos en general, para 

comprender ese escenario multi e interdisciplinario, característico del Derecho 

ambiental.  

 

 

1.2. Campos y Enfoques Epistemológicos 

Prada (2021), establece, que existen 3 campos epistemológicos hegemónicos en el 

mundo, el positivista, se debe a los cientistas de las ciencias exactas el inicio de la 

epistemología, vinculado al Círculo de Viena, el hermenéutico se enfoca al sujeto, 

a las ciencias humanas, sociales; y el campo de la complejidad con su principal 

exponente Edgar Morin. En relación a Círculo de Viena, fundado en 1921 por Moritz 

Schlick, principal núcleo ideológico del neopositivismo, aplicaron el principio de la 

demarcación, en el cual un enunciado será científico si puede ser contrastado y 

verificado por la experiencia objetiva, al igual que el principio de verificabilidad; en 

1929, desarrollaron su primer manifiesto oficial “la visión científica del mundo”, por 

tanto su rechazo a la metafísica y empirismo, se desarrolló la doctrina de la ciencia 

unificada, es decir, todas las ciencias comparten el mismo lenguaje, leyes y método. 

Se caracterizó por la idea de que el conocimiento científico, las doctrinas metafísicas 

deben rechazarse por carecer de sentido (Británnica 2025).  

Por su parte, en el campo de la epistemología hermenéutica, su etimológica se le 

atribuye al contenido conceptual de interpretar, pues proviene del griego clásico 

hermeneuin, y la acción le estaba encomendada a un mensajero de los dioses, 

Hermes, quien era una especie de Dios intermediario entre los dioses del Olimpo y 

los habitantes de la polis, razón por la cual se le atribuye las primicias de este arte 

interpretativo mitológico, Gadamer & Martínez (citados por Villalobos et al. 2013, 

p.108).  Su verdadero sentido es interpretar la norma, un texto, la conducta social 

en su dinámica subyacente, su mensaje oculto, conforme al contexto de realidad, 

evitando la subjetividad. Heidegger desde el pensamiento alemán, estableció que 

la interpretación no es una herramienta para comprender textos, sino que es un 



 

aspecto fundamental de la existencia humana, la manera en que los seres humanos 

se relacionan con el mundo es siempre interpretativa, por eso no hay una 

comprensión del mundo que no implique una interpretación, y esta interpretación 

siempre estará impregnada por el ser y la temporalidad. Gadamer, preciso en 

señalar que la comprensión de un texto o fenómeno no es un proceso aislado, sino 

involucra el encuentro de diferentes perspectivas, es decir, el horizonte del 

intérprete y del texto, por tanto, la interpretación ocurre cuando estos horizontes se 

fusionan y de esta manera el intérprete transforma su propia perspectiva (Cuaderno 

de Historia, 2025).  

Ahora bien, dentro del campo complejo, Edgar Morín, plantea que el paradigma 

complejo no hace disyunción tampoco reducción, pero conjunción e integración de 

uno y del otro, porque la animalidad, el biologismo se encuentran dentro del hecho 

cultural humano y viceversa, las fases diversas, orden, desorden, organización 

deben ser unidas y la unión complementaria de estos conceptos antagónicos, es la 

epistemología de la complejidad, desarrolla el principio Hologramático:  

Significa que no hay únicamente una parte en un todo, sino también el 

todo se encuentra dentro de la parte, por ejemplo, en cada célula del 

cuerpo, de la piel, hay la totalidad del patrimonio genético, pero una 

pequeña parte tiene su expresión, la otra es inhibida, pero la totalidad 

se encuentra ahí. Lo mismo sucede con cada individuo en una 

sociedad; hay la sociedad como un todo, con su cultura y su lenguaje 

presentes y la mente del individuo, entonces todo esto significa que 

este tipo de relación de tres tipos juntos, porque si tomamos la 

relación, individuo – sociedad, sociedad – individuo, sociedad – 

individuo – especie biológica, puede concebir al humano en un modo 

trinitario indisociable, es una integración holográmatica de cada uno y 

de los otros. Si nosotros nos consideramos humanos desde el punto 

de vista de la evolución cósmica, sabemos que las partículas que 

aparecieron en los primeros segundos del Universo se encuentran en 

nuestros átomos; el átomo de carbón se encuentra vitalmente en 

nuestro organismo, que las moléculas que se hicieron en la tierra se 



 

encontraron para formar la organización viviente y que además, en 

nosotros la vida como organización fundamental, la animalidad; somos 

vertebrados, somos mamíferos, somos antropoides y además 

estamos humanos, es decir, que hay la totalidad, pero una cosa más 

que llegó es la cultura, el conocimiento mental, la conciencia, tenemos 

una situación muy compleja porque estamos integralmente los hijos, 

de la aventura cósmica, pero estamos al mismo tiempo ajenos a estos 

cosmos con nuestra cultura, en nuestra conciencia y entender a las 

dos y juntas es una necesidad de entendimiento que no se puede 

tomar en pedazos como la enseñanza clásica (Morin, 2015).      

Advierte Morin, que el pensamiento complejo significa que no podemos concebir 

hoy día como conocimiento pertinente, un conocimiento que no busca en sí mismo 

un conocimiento de su propio conocimiento, debemos conocer el modo de utilizar 

nuestro conocimiento, lo contrario es estar ciegos.  

 

1.3. Los Enfoques Epistemológicos desde el Enfoque Jurídico y su 

aporte al Derecho Ambiental  

Partamos del positivismo jurídico, su principal representante Hans Kelsen, refiere; 

Con el nombre de positivismo jurídico se entiende aquella teoría 

jurídica que únicamente concibe como "derecho" al derecho positivo, 

por lo que no concede validez alguna a ningún otro orden social, no 

obstante que en el lenguaje corriente se le conozca con el nombre de 

derecho, particularmente el llamado derecho natural (Kelsen 1965, 

traducido por Cueva).  

Advierte Kelsen, que solo por medio de los hombres, el derecho estatuido es 

derecho positivo, la esencia del positivismo jurídico debe verse, lisa y llanamente, 

en el hecho de que sus normas deben ser “estatuidas”, La consecuencia esencial 

del positivismo jurídico consiste en la separación del derecho y de la moral, así como 

también de esa parte de la moral a la que se da el nombre de derecho natural - 

doctrina que debe ser contemplada como una metafísica del derecho; el derecho 

natural no es un ordenamiento estatuido por actos de una voluntad humana, sino 



 

que, de conformidad con doctrina del derecho natural, se deduce de la naturaleza, 

lo cual, por lo demás, sólo sería posible en una concepción teológica para la cual, 

la voluntad divina se manifestara en la naturaleza creada por el mismo Dios.  

Su implicancia en el Derecho ambiental, es la generación de leyes y la aplicación 

de los principios jurídicos, desarrollo de sistemas sancionatorios, construcción de 

instituciones jurídicas, basamento de la aplicación normativa, mecanismos de 

protección en área constitucional, civil, penal, administrativa, etc.  

La corriente del naturalismo jurídico, parte del aforismo “lex iniusta non est lex”, 

plantea que el ser humano posee derechos intrínsecos por el simple hecho de ser 

persona, (vida, libertad) por ejemplo, se basa en principios morales, el Derecho 

positivo debe fundarse en ellos para ser legítimo. Séneca estableció que el derecho 

positivo debe alinearse con la ley natural, la cual es la fuente de la justicia, una ley 

humana que contradiga la ley natural, no es derecho, por tanto, no obligatoria. 

Cicerón, precisa en señalar que el Derecho natural universal proviene de dos 

fuentes, el mundo de Dios y la naturaleza racional y social de los seres humanos, 

esta ley natural es la misma en todas partes y compete y obliga de forma inmutable 

a todos los hombres por igual. Es decir, la ley natural no es una en cierta ciudad y 

al desplazarnos en el globo terráqueo es otra, no, la ley natural es una ley única, 

que es eterna, constante e inmutable (Doldán, 2024). La doctrina lockeana, 

reconoce el origen de la ley natural en Dios o la razón humana, su aporte el sentar 

las bases de la ley natural moderna (Segovia 2014, p. 206).  

Su aporte para el Derecho ambiental, se basa en el deber moral de cuidar los 

componentes ambientales, el ambiente tiene un valor intrínseco que debe ser 

cuidado, debe respetarse los derechos de naturaleza conforme al principio pro 

natura.  

El Realismo jurídico de Holmes, dirá que el Derecho no se encuentra únicamente 

en los textos legales, sino en la práctica judicial, el derecho es lo que hacen los 

jueces, y la ley debe estudiarse en acción. Par él, el Derecho es la predicción, la 

profecía de lo que los jueces harán (Atienza 2025). El aporte al Derecho ambiental, 

se da en el momento en que los Jueces y Tribunales actúan con celeridad y tomando 

en cuenta el contexto del daño ambiental, basándose en lo judicial y extrajudicial, 



 

esto es, apoyados por otras ramas de las ciencias, vinculadas a resolver el caso 

concreto.  

2. Materiales y Métodos  

En el presente trabajo, ha sido conforme a un desarrollo doctrinal, analítica y teórica, 

orientada a examinar las principales teorías epistemológicas vinculadas al Derecho, 

en el cual permite analizar de manera reflexiva y crítica si la episteme del Derecho 

ambiental se puede considerar como base de éste, uno de estos modelos o 

corrientes. Se ha utilizado la investigación descriptiva, para comprender si el 

Derecho ambiental goza de su propia epistemología, además se ha aplicado los 

métodos teóricos del análisis – síntesis, para subsumir la gran cantidad de 

información encontrada sobre las corrientes filosóficas. Ha sido de mucha ayuda el 

uso del método histórico – lógico, porque se ha podido comprender como han 

avanzado las corrientes filosóficas en el campo del Derecho. Se ha utilizado la 

revisión bibliográfica para hacer un levantamiento exhaustivo y precisar las fuentes 

de información, de bibliotecas físicas, como repositorios, páginas web y bibliotecas 

virtuales (Scopus, Scielo, Dialnet) para la búsqueda de la información en relación al 

objeto de la presente investigación.  Se utilizó también el método interpretativo-

analítico, centrado en describir, comparar y evaluar los enfoques 

epistemológicos del Derecho.   

Resultados  

Esbozada la triple dimensión de la existencia del Derecho, en relación a su 

episteme, se puede comprender que su enfoque ha sido siempre antropocéntrico, 

sea desde una mirada positivista, hermenéutica, empirista, racionalista, incluso 

desde el pensamiento de Kant, mismo enfoque han dado las corrientes del 

naturalismo jurídico, realismo jurídico y positivismo jurídico.  Empero, su 

reconocimiento del Derecho ambiental, viene a ser utilitarista al ser humano, efecto 

o consecuencia, por ejemplo, con el positivismo jurídico se busca regular las 

acciones del ser humano con el ambiente, desde el naturalismo jurídico, el deber 

moral del ser humano de cuidar el ambiente, porque es condicionante para el goce 

de otros derechos; con el realismo jurídico la comprensión del juzgador ha momento 



 

de proteger el ambiente, casado con otros derechos, es decir con un enfoque 

antrópico.  A su turno, la escuela histórica del Derecho, con una concepción de 

sociedad antrópica.  

Establecido el estado de las cosas y para la comprensión de la episteme del 

Derecho ambiental, se hace necesario considerar el campo epistémico complejo de 

Edgar Morín, como una de las bases de construcción y comprensión de este 

Derecho, el entendimiento del todo, puesto que para tener conocimiento de una 

realidad, hay que unir los conocimientos.  Cita Morín a Pascal para comprender el 

sistema complejo:  

«Tengo por imposible conocer las partes en tanto partes sin conocer 

al todo, pero tengo por no menos imposible la posibilidad de conocer 

al todo sin conocer singularmente a las partes». La frase de Pascal 

nos vuelve a conducir a la necesidad del ida y vuelta, que corre el 

riesgo de formar un círculo vicioso, pero que puede también constituir 

un círculo productivo, como un movimiento de lanzadera que estimula 

el desarrollo del pensamiento (Morín, s.f. p.92). 

Para mí, la idea fundamental de la complejidad no es que la esencia 

del mundo es compleja y no simple. Es que esa esencia es 

inconcebible. La complejidad es la dialógica 

orden/desorden/organización. Pero, detrás de la complejidad, el orden 

y el desorden se disuelven, las distinciones se esfuman. El mérito de 

la complejidad es el de denunciar la metafísica del orden. Como lo 

dijera muy bien Whitehead, detrás de la idea de orden hay dos cosas: 

la idea mágica de Pitágoras de que los números son la realidad última, 

y la idea religiosa todavía presente, tanto en Descartes como en 

Newton, de que el entendimiento divino es el fundamento del orden 

del mundo. Ahora bien, cuando uno ha retirado al entendimiento divino 

y a la magia de los números, ¿qué queda? ¿las leyes? ¿una mecánica 

cósmica autosuficiente? ¿es la realidad verdadera? ¿es la naturaleza 

verdadera? A esa visión débil, yo opongo la idea de la complejidad 

(Morín, s.f. p.93) 



 

Este esquema complejo, incumbe al Derecho ambiental, porque es regulado por lo 

holístico de las cosas, en palabras de Dino Bellorio Clabot, estamos frente al 

Derecho todo ambiental (Bellorio, 2004, p.55). Por lo que no es posible comprender 

al objeto del Derecho ambiental, sin esa visión holística.  

Ahora bien, el camino del antropocentrismo al bio-centrismo y eco-centrismo, ha 

tenido sus bases de construcción primigenias en la llamada ecología profunda de 

Arne Naess y Aldo Leopold:  

Tanto Arne Naess como Aldo Leopold creían que, por el hecho de 

gozar de la capacidad de pensar en términos abstractos, debemos 

responsabilizarnos del medio ambiente. A diferencia de animales con 

capacidades cognitivas reducidas, nosotros sí podemos pensar en las 

consecuencias a largo plazo de las cosas y, por consiguiente, es una 

necesidad ética hacer lo posible por reducir nuestro impacto negativo 

en el medio.  Así pues, en la armonía con la naturaleza está la clave 

para convivir de un modo correcto y en el que la mayor parte de los 

habitantes del planeta salgan beneficiados del hecho de que la 

evolución ha creado una especie capaz de pensar en todo. En vez de 

centrar nuestras preocupaciones en aspectos banales del día a día, 

deberíamos echar la vista atrás y proteger el lugar del que venimos: la 

biosfera (Torres, 2017).  

Torres (2017) recuerda la frase de Naess, “yo ecológico”, entendió que el ser 

humano es parte de una red de seres vivos y formas de expresión de la naturaleza. 

Desarrollo ocho principios fundamentales, y recuerda a cada ciudadano la 

obligación de actuar en pro del bienestar de toda la vida y el satisfacer solo a las 

necesidades vitales y mantener los ecosistemas saludables por su valor intrínseco.  

Para Aldo Leopold, la Tierra no debería ser considerada como una propiedad sino 

como una comunidad a la cual pertenecemos todos, los puros reglamentos y las 

políticas conservacionistas, por más oportunos que sean, no bastan para disminuir 

la destrucción del ambiente. Es necesario una “Ética de la tierra”, que incluye a los 

ecosistemas y sus habitantes no humanos en la preocupación moral, por ello en su 

libro A Sand County Almanac, escribe una “Ética de la tierra”, cambia el papel del 



 

Homo sapiens de conquistador de la Tierra por el de mero miembro y ciudadano de 

ella. Ello implica respeto para sus semejantes y también para la comunidad como 

tal (Kwiatkowska, 2012, p.52).  En esta expansión de la ética, al decir de Leopold, 

tocó el turno de lo meta – humano, de la protección de esos sistemas complejos y 

el ser humano como un miembro más de la comunidad compleja, precisa el autor al 

decir, “una cosa es correcta cuando tiende a preservar la integridad, estabilidad y 

belleza de la comunidad biótica”, basamento desde luego, del eco-centrismo.  

En el transito del fortalecimiento del eco-centrismo, no debemos olvidar a James 

Lovelock, que afirmó que la vida era responsable de la homeostasis planetaria en 

el sentido de mantener las condiciones óptimas de la superficie, de ahí su hipótesis 

GAIA (Bunyard, 2023), el organicismo su basamento y el orden espontáneo de la 

vida e interrelaciones, o el desarrollo de  Berry, del término jurisprudencia de la 

tierra, porque la filosofía de la gobernanza y derecho, en el que la Tierra y no los 

interés humanos, es primordial, lo cual los bosques y árboles tienen legitimación 

legal y las corporaciones y fundaciones, son sus representantes legales, pues 

deben ser reconocidos por su propio valor y no solo por su beneficio para las 

humanos (Tucker & Grim, 2025), fue tanta su influencia que ahora el río Whanganui 

de Nueva Zelanda, tiene personalidad jurídica, o el río Ganges y Yamuna de la India, 

al igual que el Parque Nacional Te Urewara de Nueva Zelanda. Precisa que el 

planeta tierra, es una comunión de sujetos, no una colección de objetos. O Capra, 

con su pensamiento sistémico, todo está conectado.  

Discusión 

La dialéctica de los sistemas jurídicos ha conllevado a que Naciones Unidas en la 

97 sesión plenaria, a través de la Resolución 76/300, reconoce el derecho a un 

medio ambiente limpio, saludable y sostenible como derecho humano. Año más 

tarde, el Consejo de Derechos Humanos en su 52 período de sesiones, mediante 

Resolución 52/23, trata sobre el derecho humano a un medio ambiente limpio, 

saludable y sostenible, reforzando el derecho soft law. Dentro del Derecho duro 

doméstico, el artículo 71 de la Constitución ecuatoriana, reconoce derechos a la 

Naturaleza, y el artículo 33 de la Constitución boliviana, incorpora el derecho a un 

ambiente saludable, protegido y equilibrado, el derecho de las futuras generaciones 



 

y otros seres vivos, vinculado al artículo 17 de la Ley ambiental boliviana y Leyes 

nacionales 071 y 300.  

La base planteada, nos da paso a hablar de la cuarta dimensión del Derecho (Vera, 

2016, p. 125) que no tiene el enfoque antropocéntrico como las tres dimensiones 

que advertía Becaséns Siches, sino una dimensión eco-céntrica, es decir hablamos 

de un eco-centrismo jurídico profundo del siglo XXI, que ha sido revalorizado en el 

constitucionalismo andino, esto es, reconocer derechos a la Madre Tierra, demás 

seres vivos y al ser humano como parte de estas interrelaciones biótica y abióticas 

bajo el vivir bien, que desde luego en la vida del planeta Tierra, el humano al 

aparecer en el último minuto del calendario cósmico, (Neil de Grasse, 2014) tiene el 

encargo de respetar las dinámicas naturales, por lo que su responsabilidad como 

ente generador del Derecho es proteger su misma esencia. Entonces si partimos 

que la existencia del Derecho es la razón, la norma y el hecho social, todos estos 

se supeditan a lo meta humano, ¡Madre Tierra, Naturaleza, Ambiente dejando de 

lado esta discusión conceptual, pero al unísono en contenido! porque el ente 

generador (ser humano) está unificado a los factores ambientales.  

Seneca nos ayudará a comprender de alguna manera la presente postura, cuando 

refirió;         "Que sería si las manos trataren de dañar los pies, o si los ojos trataren 

de dañar a las manos. Pues, así como los miembros del cuerpo están entre sí en 

buena inteligencia, porque de su conservación depende la conservación del todo, 

de la misma manera deben también los hombres cuidarse unos a otros, puesto que 

han nacido para la sociedad y que son miembros del mismo cuerpo".   Entonces, si 

hay contaminación del agua, aire, destrucción de ecosistemas, el ser humano al ser 

parte al unísono de la ¡Madre Tierra, Naturaleza, Ambiente! no estaría en buena 

inteligencia, así la esencia del ser humano se supedita a lo meta humano y la cuarta 

dimensión del Derecho está en la esencia de la vida que hace nacer lo coexistencial, 

lo formal y lo axiológico del Derecho. Por ello, el eco-centrismo jurídico profundo, es 

el reconocimiento de la dinámica natural del ambiente que, en base a leyes 

naturales, da responsabilidad al ser humano respecto para con el futuro de la 

Tierra, demás seres vivos y del propio ser humano.     

Consecuentemente, el episteme del Derecho ambiental, se encuentra dentro del 



 

campo epistemológico del pensamiento complejo, porque para su comprensión 

debe aplicarse el principio holístico y lo multi e interdisciplinario; El positivismo 

jurídico, naturalismo jurídico y realismo jurídico, están supeditados al supra derecho, 

pues nutren al Derecho ambiental porque su objeto de protección y regulación es 

no solo la base de vida ¡Madre Tierra – Naturaleza - Ambiente! lo meta – humano, 

sino lo generacional, de ahí que su episteme tiene basamentos del ecocentrismo. 

Conlleva, por tanto, una base ecléctica, porque sea una teoría u otra, busca una 

unificación para comprender la realidad y la relación de causalidad. 

En la presente investigación, se ha tenido las limitaciones de no incorporar el 

sistema jurídico asiático y su pensamiento o manera de comprender al Derecho 

ambiental, toda vez que resultaría esencial hacer una comparación con los sistemas 

citados en el presente trabajo investigativo.    

En todo caso, para la construcción del conocimiento del Derecho ambiental, los 

impactos antrópicos sirvieron de basamento para desarrollar su contenido que, a 

diferencia de Kelsen, no es concebible hablar de Derecho ambiental sin la presencia 

multi e interdisciplinaria, su comprensión está dada por un pensamiento complejo y 

eco – céntrico, enfocado como sujeto de derecho, lo biótico y abiótico. Su objeto de 

regulación el ambiente, entendido éste, como el conjunto de elementos sub 

atómicos y macro sistemas holísticos que condicionan las diversas formas de vida, 

que interactúan con lo abiótico, con las fuerzas artificiales exógenas, con las fuerzas 

artificiales endógenas, subsumidos todos ellos, en una simbiosis del pasado, 

presente y futuro.   

Conclusión  

Ha surgido una cuarta dimensión del Derecho, el eco – centrismo, en cuya 

dimensión se encuentra el Derecho ambiental, por tanto, llega a constituirse como 

un supra Derecho, porque su objeto de regulación es el sustento de vida, el 

¡Ambiente, Madre Tierra, Naturaleza! Su episteme, se encuentra en el pensamiento 

complejo y el eco – centrismo jurídico profundo, porque su comprensión abraza al 

eclecticismo, la relación de causa y efecto, el principio de realidad y que al nutrirse 

de las demás disciplinas, conlleva lo multi e inter disciplinario, como una de las 

característica del Derecho ambiental.   



 

  

 
Bibliografía utilizada  
Anibal A.P. (1987) Curso General del Derecho, el Derecho como Ciencia Social   
Atienza M. (2025) Holmes el Realismo Jurídico, Universidad de Alicante [Video] 
https://www.youtube.com/watch?v=zxZ63jCRQxE 
Becaséns L. (2009) Epistemologia, Enciclopedia Jurídica Omeba  
Bellorio D. (2004) Tratado de Derecho Ambiental, Tom. II ISBN 950-894-449-8   
Britannica (2025) Positivismo Lógico, [Enciclopedia] 
https://www.britannica.com/topic/logical-positivism 
Burlamaqui, (1774) Elementos del Derecho natural. Francia 
Bunyard P. (2023) La Visión de un Científico Excepcional James Lovelock 
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0370-
39082022000300823 
Constitución Política del Estado, Gaceta Oficial de Bolivia, 7 de febrero del 2009 
http://www.gacetaoficialdebolivia.gob.bo/app/webroot/archivos/CONSTITUCION.p
df 
Constitución de la República del Ecuador, Corporación de Estudios y publicaciones, 
del 20 de octubre del 2008. 
https://www.oas.org/juridico/pdfs/mesicic4_ecu_const.pdf 
Cuaderno de Historia (10 de noviembre 2025), La Hermenéutica [Video] Youtube. 
https://www.youtube.com/watch?v=Sv2SVFhBSHM 
Del Vecchio (2009) Derecho positivo, Enciclopedia Jurídica Omeba 
Doldán F. (14 de abril 2014) Ley natural y República en el pensamiento de Cicerón 
https://studentsforliberty.org/es/blog/ley-natural-y-republica-en-el-pensamiento-de-
ciceron/ 
Fernández S.C. (1992) Abuso del derecho, ed. Astrea  
García R. (2015) Epistemología y Teoría del Conocimiento [Ponencia]  
https://www.youtube.com/watch?v=qJRhjh3qNd0&t=395s 
Gardella J.C. (2009) Origen del Derecho, Enciclopedia Jurídica Omeba, (T. X, pág 
418)  
Kwiatkowska T (2012) Aldo Leopold y la Ética de la Tierra, Universidad Autónoma 
Metropolitana – Iztapalapa file:///D:/POS-
D/Aldo_Leopold_y_la_Etica_de_la_Tierra.pdf 
Kelsen H. (1965) ¿Qué es el Positivismo Jurídico? [Traducción Mario de la Cueva] 
file:///D:/POS-D/26290-23699-1-PB.pdf 
Ley del Medio Ambiente, Gaceta Oficial de Bolivia, Ley 1333 del 27 de abril de 1992  
Ley de Derechos de la Madre Tierra, Gaceta Oficial de Bolivia, Ley 071 del 21 de 
diciembre 2010 
Ley Marco de la Madre Tierra y Desarrollo Integral para Vivir Bien, Gaceta Oficial 
de Bolivia, Ley 300 del 15 de octubre del 2012 
Morin E. (13 de enero 2006) La Complejidad, [Ponencia] UNAM  
https://www.youtube.com/watch?v=fSDi8YFX3Cw 
Morin E. (s.f.) Introducción al Pensamiento Complejo, 
https://cursoenlineasincostoedgarmorin.org/images/descargables/Morin_Introducci
on_al_pensamiento_complejo.pdf 

https://www.youtube.com/watch?v=zxZ63jCRQxE
https://www.britannica.com/topic/logical-positivism
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0370-39082022000300823
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0370-39082022000300823
http://www.gacetaoficialdebolivia.gob.bo/app/webroot/archivos/CONSTITUCION.pdf
http://www.gacetaoficialdebolivia.gob.bo/app/webroot/archivos/CONSTITUCION.pdf
https://www.oas.org/juridico/pdfs/mesicic4_ecu_const.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=Sv2SVFhBSHM
https://studentsforliberty.org/es/blog/ley-natural-y-republica-en-el-pensamiento-de-ciceron/
https://studentsforliberty.org/es/blog/ley-natural-y-republica-en-el-pensamiento-de-ciceron/
https://www.youtube.com/watch?v=qJRhjh3qNd0&t=395s
file:///D:/POS-D/Aldo_Leopold_y_la_Etica_de_la_Tierra.pdf
file:///D:/POS-D/Aldo_Leopold_y_la_Etica_de_la_Tierra.pdf
file:///D:/POS-D/26290-23699-1-PB.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=fSDi8YFX3Cw
https://cursoenlineasincostoedgarmorin.org/images/descargables/Morin_Introduccion_al_pensamiento_complejo.pdf
https://cursoenlineasincostoedgarmorin.org/images/descargables/Morin_Introduccion_al_pensamiento_complejo.pdf


 

Neil de Grasse T. (2014) COSMOS [Documental] 
Richard E. (3 de julio 2021), Epistemología e Investigación [video] 
https://www.youtube.com/watch?v=s8QbUbFbZrY&t=6139s 
Prada R. (3 de julio 2021), Epistemología e Investigación [video] 
https://www.youtube.com/watch?v=s8QbUbFbZrY&t=6139s 
Segovia J.F. (abril 2014), Las Cuestiones de Locke sobre la Ley Natural. Examen 
Crítico de sus principales argumentos. Derecho Público Iberoamericano  
https://revistas.udd.cl/index.php/RDPI/article/view/355/323 
Torres A. (26 de julio 2017), La teoría ecologista de Arne Naess: Somos el entorno 
que habitamos. Portal Psicología y Mente.  
https://psicologiaymente.com/psicologia/teoria-ecologista-arne-naess 
Tucker M.E. & Grim J. (2025) Tomas Berry y los derechos de naturaleza. Kosmos 
Associates. https://www.kosmosjournal.org/kj_article/thomas-berry-and-the-rights-
of-nature/ 
Vera A.C. (2016) La Tesis del Derecho Ambiental, Ed Kipus ISBN 978-99974-59-
23-7 
Villalobos J. Marceles V. Ayala T. (2013) Epistemología y Ciencia: la Hermenéutica 
Filosófica como Crítica la Método Científico. Universidad Privada Rafael Belloso 
Chacín.  file:///D:/POS-D/Dialnet-EpistemologiaYCiencia-4773154.pdf 
 

 

https://www.youtube.com/watch?v=s8QbUbFbZrY&t=6139s
https://www.youtube.com/watch?v=s8QbUbFbZrY&t=6139s
https://revistas.udd.cl/index.php/RDPI/article/view/355/323
https://psicologiaymente.com/psicologia/teoria-ecologista-arne-naess
https://www.kosmosjournal.org/kj_article/thomas-berry-and-the-rights-of-nature/
https://www.kosmosjournal.org/kj_article/thomas-berry-and-the-rights-of-nature/
file:///D:/POS-D/Dialnet-EpistemologiaYCiencia-4773154.pdf

