
Revista Iberoamericana de Derecho, Cultura y Ambiente 

 

 

Edición Nº8 – Diciembre de 2025 

Capítulo de Derecho Constitucional y Derechos Humanos 

www.aidca.org/revista 

 

EL ABORTO Y EL GRITO DEL SILENCIO DEL MÁS VULNERADO 

 

Por  Paula Fabiana Romano1 

La muerte no es un enemigo, señores. Si vamos a luchar contra alguna injusticia, 
hagámoslo contra la peor de todas: la indiferencia 

 

RESUMEN 

En la doctrina se predica la aplicación inmediata de los derechos fundamentales a 

los casos concretos, pero debido a la amplitud y generalidad de las disposiciones 

                                                           
1 Abogada egresada de la Universidad de Morón. Doctora en Ciencias Jurídicas. Tesis doctoral “Incertidumbre 
jurídica en torno al estatuto y derechos del embrión humano crio- conservado, efectos y propuestas en 
términos de derechos humanos”. Especialista en Familia por la Universidad de Buenos Aires. Diplomada en 
discapacidad por la Universidad de Buenos Aires. Diplomada en Familia y Sucesiones por la Universidad de 
Buenos Aires. Escribana Pública. Diplomada en Derecho Societario de la Universidad Notarial Argentina. 
Miembro del Instituto de Derecho Tributario del Colegio de Abogados de Morón, autora de publicaciones 
digitales para Argentina. Publicaciones a nivel Nacional como Global. Ponencia en Red de Derecho América 
Latina y el Caribe. ORCID:0009-0005-9448-6906 

http://www.aidca.org/revista


constitucionales que los reconocen, dicha aplicación presenta problemas difíciles 

de resolver y requieren un gran esfuerzo interpretativo para salvarlos., sobre todo la 

vida un derecho fundamental inalienable, protegido por todos los órdenes 

normativos vigentes y no vigentes. Esta particularidad de los catálogos de derechos 

se debe a la naturaleza política del documento constitucional generado por 

especialistas, legisladores con ardua experiencia en el derecho, científicos de larga 

historia de vida  que vela por los derechos de los más desvalidos. El proceso en que 

se formula, por lo que la precisión no es una de sus características  de las más 

resaltantes. 

En la Constitución Nacional Argentina, se tiene que en el artículo 75 inc 22 inciso 

se reconoce como derechos fundamentales de toda persona los derechos “a la vida, 

a su identidad, la integridad moral, psíquica y física y a su libre desarrollo y 

bienestar”  amén que los tratados internacionales integran el bloque federal por 

ende  se encuentran entre otros derechos de igual jerarquía constitucional.  Los 

derechos civiles son aquellos que se reconocen inherentes a todas las personas y 

que son fundamentales para el desarrollo humano. A pesar de la claridad de tal 

declaración, no se precisa qué entender por cada derecho, ni en qué situaciones 

ordenan, prohíben o permiten un determinado curso de acción. Cuando se está 

frente a la necesidad de aplicar los derechos invocados por una persona frente a 

los que otra reivindica debe darse respuesta a esta pregunta: ¿cuál es el derecho 

que debe guiar el razonamiento para solucionar el caso?; en otras palabras, debe 

determinarse ¿cuál es la acción que está justificada conforme al ordenamiento 

jurídico?. En la doctrina se han elaborado dos grandes posturas teóricas al respecto. 

Se asume que entre los derechos que concurren en un caso no existe un conflicto, 

puesto que entre derechos no puede haber conflictos, e derecho es por si, un 

derecho y como todo derecho es innato., lo que existe, en realidad, es una 

contraposición de intereses o pretensiones de cada una de las partes involucradas, 

pero no un conflicto entre derechos. Para ello voy a desarrollar la intrincada realidad 

de dar motivos suficientes para demostrar que el derecho al  aborto no está dentro 



de los derechos fundamentales, pues, el derecho a la vida ES UN DERECHO 

FUNDAMENTAL. 

PALABRAS CLAVES. ABORTO- DERECHOS FUNDAMENTALES- PRINCIPIO 

DE LA VIDA- 

ABSTRACT. 

Legal doctrine advocates the immediate application of fundamental rights to specific 

cases. However, due to the breadth and generality of the constitutional provisions 

that recognize them, such application presents dificult problems and requires 

significant interpretive offort to overcome. This is especially true regarding the right 

to life, an inalienable fundamental right protected by all current and future legal 

frameworks. This particularity of the catalogs of rights stems from the political nature 

of the constitutional document, generated by specialists,legislators with extensive 

legal experience, and scholars with long stories dedicated to safeguarding the rigts 

of the most vulnerable. The process by which these rights are formulated means that 

precision is not one of their mos prominent characteristics. 

The Argentine national Constitytion, in Art 75 Section 22, recognizes the 

fundamental rights of every person, includng the rights “to life, identity, moral, 

psychological, and physical integrity, and free development and well-being”. 

Furthermore, international treaties are considered part of the federal framework and 

are therefor among other rights of equal constitutional standing. Civil rights are those 

recognized as inherent to all persons and fundamental to human development. 

Despite the claritu of this declaration, it does not specify what is meant by each right, 

nor in what situations they mandate, prohibit, or permit a particular course of action. 

When faced with the need to apply the rights invoked by one person in relation to 

those claimed by another, the following question must be answered:Which right 

should guide the reasoning to resolve the case?. In other words, which action is 

justified according to the legal system? Two main theoretical positions have been 

developed in legal scholarship on this matter. 



It is assumed that there is no conflict between the rights involved in case, since there 

can be no conflicto between rights., a right is, by its very nature, a right, and like all 

rights, it is inherent. What actually exists is a clash of interests or claims from each 

of the parties involved, but not a confict between rights. To this end, i will elaborate 

on the complex reality of providing sufficient grounds to demonstrate that the right to 

abortion in no among fundamental rights, because the right to life IS A 

FUNDAMENTAL RIGHT. 

KEYWORDS: ABORTION-FUNDAMENTAL RIGHTS-RIGH TO LIFE. 

 

1-INTRODUCCIÓN. 

Declaración Universal de los Derechos Humanos, se debatió intensamente 

como surgió el inicio del Derecho fundamental y bien protegido vida. La Comisión 

de la Condición Jurídica y Social de la Mujer, presidida por la Sra. Begtrup2, 

recomendó establecer excepciones al respeto del derecho a la vida para permitir la 

»  prevención del nacimiento de niños con discapacidad mental  » y de niños 

»  nacidos de padres que padecen una enfermedad mental3  ”. El representante de 

Chile señaló la similitud de estas propuestas con la legislación nazi. Charles Malik4, 

ortodoxo libanés, propuso garantizar, por el contrario, “El derecho a la vida y a la 

integridad física de toda persona desde el momento de la concepción, 

independientemente de su estado de salud física o mental” 5 . Dos concepciones 

del hombre y de la dignidad se enfrentaban. Objetando que varios países autorizan 

el aborto cuando la vida de la madre está en peligro, el representante de China, 

apoyado por la Unión Soviética y el Reino Unido, se opuso a la protección explícita 

                                                           
2 El 1929 se convirtió en miembro de la junta directiva de la organización Kvinderådet (Consejo de Mujeres de 
Dinamarca), el 1931 fue elegida vicepresidenta, y en el periodo 1946-49 fue presidenta. El 1939 fue la primera 
censora cinematográfica femenina de Dinamarca. 
3 ]  Propuesta del Grupo de Trabajo sobre la Condición Jurídica y Social de la Mujer de la Comisión, Trabajos 
Preparatorios, E/CN.4/SR.35, pág. 1266 
4 Charles Habib Malik (en árabe, شارل مالك; Btourram, 1906-Beirut, 28 de diciembre de 1987) fue 
un académico, diplomático y filósofo libanés. 
5 Trabajo preparatorio, E/CN.4/AC.1/SR.35, pág. 1535. La Federación Internacional de Sindicatos Cristianos 
también hizo una propuesta en este sentido 

https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_%C3%A1rabe
https://es.wikipedia.org/wiki/Beirut
https://es.wikipedia.org/wiki/Acad%C3%A9mico
https://es.wikipedia.org/wiki/Diplom%C3%A1tico
https://es.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo
https://es.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADbano


de la vida humana desde la concepción.  Se aceptó entonces que la Declaración 

Universal podía interpretarse en el sentido de proteger o no la vida desde la 

concepción, Art 4 de la Convención de los Derechos Humanos (1969), según la 

preferencia de cada Estado6. Por lo tanto, se decidió no brindar protección 

internacional explícita a la vida humana antes del nacimiento. Hoy en nuestro 

derecho positivo nacional se ha sancionado el 24 de enero entró en vigencia en todo 

el país la Ley 27.610 que regula el acceso a la interrupción voluntaria del embarazo 

y a la atención postaborto. Las disposiciones de la ley son de orden público por lo 

tanto de aplicación obligatoria en todo el territorio de la República Argentina. 

Hay que tener en cuenta que, al mismo tiempo, la Asociación Médica 

Mundial 7  tomó la iniciativa de actualizar el Juramento Hipocrático al agregar en 

1948 un  Juramento de Ginebra  en el espíritu de la Carta de San Francisco. A 

través de este texto, los médicos prometen mantener» el respeto absoluto por la 

vida humana desde la concepción » y negar que» las consideraciones de religión, 

nación, raza, partido o clase social se interpongan entre mi deber y mi paciente». 

Esta cuestión ha seguido siendo objeto de acalorados debates, con los defensores 

del control de la natalidad tratando incansablemente de imponer un derecho 

universal al aborto. 

1.1-ACTUALIDAD EUROPEA. 

El Consejo de Europa, los archivos de los trabajos preparatorios del Convenio 

Europeo relativo al derecho a la vida son inexistentes; por lo tanto, ya no es posible 

saber si se habló del aborto y en ¿qué términos? 8. Sin embargo, ningún Estado que 

participó en la redacción del texto autorizó entonces el aborto y la cultura 

                                                           
6 La Asociación Médica Mundial (WMA) es una confederación de asociaciones profesionales creada en 1947 
en el espíritu de la Carta de las Naciones Unidas y los dos juicios de Nuremberg. Su “  objetivo es garantizar la 
independencia de los médicos y los más altos estándares posibles de ética y atención, medidas particularmente 
importantes para los médicos después de la Segunda Guerra Mundial  ”. 
7 La Asociación Médica Mundial (WMA) es una confederación de asociaciones profesionales creada en 1947 
en el espíritu de la Carta de las Naciones Unidas y los dos juicios de Nuremberg. Su “objetivo es garantizar la 
independencia de los médicos y los más altos estándares posibles de ética y atención, medidas particularmente 
importantes para los médicos después de la Segunda Guerra Mundial  ”. 
8 ]  Así lo indica la Corte Europea en la página de su sitio donde publica el trabajo preparatorio artículo por 
artículo. 
 

https://www.bioeticawiki.com/Juramento_hipocr%C3%A1tico
https://www.bioeticawiki.com/Declaraci%C3%B3n_de_Ginebra


democristiana mayoritaria de la época se opuso rotundamente al mismo. En 1979, 

todavía había mayoría de diputados en la Asamblea Parlamentaria del Consejo de 

Europa para defender.  “Los derechos de todo niño a la vida desde el momento de 

la concepción” 9   y para subrayar unos años después, “que a partir de la 

fecundación del óvulo, la vida humana se desarrolla continuamente”. 

A lo largo de su jurisprudencia, el Tribunal Europeo ha precisado que el Convenio 

Europeo no garantiza ningún derecho a someterse a un aborto10 , ni a practicarlo11 , 

ni siquiera a contribuir impunemente a su realización en el extranjero 12 . También 

dictaminó que la prohibición del aborto no viola la Convención13 .  Finalmente, 

resaltó que el artículo 8 de la Convención, que garantiza el derecho a la autonomía 

personal “no puede […] ser interpretado en el sentido de consagrar el derecho al 

aborto”14. 

Por lo tanto, no existe el derecho al aborto bajo la Convención Europea. La 

existencia de tal derecho de vida y muerte sobre el ser humano antes de nacer 

implicaría una negación absoluta de su humanidad; y todavía no ha habido una 

mayoría dentro de la Corte para hacerlo. Esto siguió el enfoque ambiguo de la 

Declaración Universal, juzgando que los Estados pueden “  elegir legítimamente 

considerar al niño por nacer como una persona y proteger su vida15», al igual que 

pueden hacer en una contraria elección. 

Al guardar silencio sobre la condición del hombre antes de su nacimiento, la 

Corte evita pronunciarse sobre su derecho a la vida y deja en manos de cada 

Estado la decisión de permitir o no el aborto. Esta posición puede parecer 

equilibrada, pero en la práctica tiene mucho más el efecto de tolerar el aborto que 

                                                           
9 Recomendación 874 (1979) de la Asamblea Parlamentaria del Consejo de Europa de 4 de octubre de 1979 
sobre una Carta Europea de los Derechos del Niño 
10 TEDH,  Silva Monteiro Martins Ribeiro v. Portugal , nº 16471/02, 26 de octubre de 2004. 
11 TEDH,  Jean-Jacques Amy v. Bélgica,  nº 11684/85, 5 de octubre de 1988 
12   TEDH,  Jerzy Tokarczyk v. Polonia , nº 51792/99, 31 de enero de 2002. 
13 Ver en particular en  A, B y C c. Irlanda  [GC], demandantes A y B que impugnaron sin éxito la prohibición 
del aborto por motivos de salud y bienestar 
14 TEDH,  A, B y C c. Irlanda  [GC], 2010, citado anteriormente, § 214; CEDH,  P. y S. c. Polonia , nº 57375/08, 
30 de octubre de 2012, § 96 
15 ]  TEDH,  A, B y C v. Irlanda  [GC], 2010, citado anteriormente, § 222, que confirma ECHR,  Vo c. Francia  [GC], 
No. 53924/00,  8 de julio de 2004. 
 



de proteger la vida humana prenatal. De hecho, la Corte nunca ha protegido a 

ningún niño por nacer entre los millones que han sido abortados; por otro lado, 

condenó a Irlanda, Polonia y Portugal por sus leyes restrictivas sobre el aborto. 

Una vez más, al situarse en el terreno de la vida privada de la madre, con 

preferencia al del derecho a la vida del niño, el Tribunal consiguió introducir el 

aborto en la lógica de los derechos humanos. Si bien reconoció que la 

Convención no garantiza el derecho a la vida al niño en el útero, ni el derecho al 

aborto a la madre, la “Corte” dictaminó que el derecho al aborto cae dentro del 

ámbito de la vida privada de las mujeres en términos de respeto a la “la integridad 

física y moral de la persona16  ”. Luego concluyó que los procedimientos para 

acceder al aborto deben ajustarse a la Convención cuando un Estado permite su 

práctica, incluso por excepción. Considerando estos términos demasiado 

restrictivos en Irlanda y Polonia17, la Corte logró así condenar a estos países a 

facilitar el acceso al aborto en nombre de una Convención que no garantiza su 

práctica 18 .La Corte hace las escisiones: concede por un lado el principio de 

la ausencia del derecho al aborto, pero empuja por el otro a los Estados a 

liberalizar su práctica. Partamos que es la consecuencia de una nebulosa 

concientización de la vida humana aunada en la persona del feto. , haciendo 

una desconsideración puesto que el que no habla no puede defenderse de sus 

derechos. 

Así, cuando rascamos un poco la superficie lisa de una decisión, vemos aparecer 

los medios legales implementados para promover el aborto. A esto se suma, en el 

asunto irlandés, la actitud del gobierno que hubiera querido su propia condena para 

imponer,  en nombre de Estrasburgo, una reforma que no se atrevía a 

emprender. Prueba de ello es su rechazo a la propuesta polaca de resistir juntos a 

la presión ejercida por el Consejo de Europa. El ECLJ19  trabajó ante la Corte en 

                                                           
16 TEDH,  Tysiąc v. Polonia, n° 5410/03, 20 de marzo de 2007, § 107. 
17 En los casos de Irlanda y Polonia, sostuvo que el acceso al aborto bajo estas excepciones es tan difícil que 
somete a las mujeres a una angustiosa incertidumbre, que entonces sería constitutiva de una violación de la 
Convención. 
18 TEDH,  A, B y C c. Irlanda  [GC], 2010, citado anteriormente; TEDH,  RR c. Polonia , No. 27617/04, 26 de mayo 
de 2011. 
19 El ECLJ es la organización no gubernamental de la que es director el autor de estas líneas. 



el  ABC c. Irlanda  y  PS v. Polonia, ante el activismo de poderosos lobbies 

abortistas20, contribuyendo a mantener el principio de la ausencia del derecho al 

aborto. Pero esta posición sigue siendo frágil y fuertemente atacada. Desde 

entonces, la Corte ha dictaminado que los embriones humanos congelados  in 

vitro  no son “cosas” sino que sus “padres” pueden, en virtud de su propio “derecho 

a la autodeterminación individual21  ”, decidir destruirlos. De la destrucción in 

vitro  a  la  destrucción  in vivo, solo hay un paso. Funesto para la 

determinación y el poderío que los padres tienen sobre la vida o muerte de un 

ser inocente. 

1.2-NACIONES UNIDAS. 

El debate también tiene lugar dentro de las Naciones Unidas, donde el Comité de 

Derechos Humanos está considerando reinterpretar el derecho a la vida, 

garantizado en el derecho internacional, como una obligación general para todos 

los Estados de legalizar el aborto y permitir el suicidio asistido y la eutanasia, en el 

nombre mismo del derecho a la vida22 . La caída de cubos de ensayo dentro de los 

laboratorios para el desarrollo de tal fin, si cometieran la imprudencia de que los 

mismos cayesen al piso, nos deberíamos preguntar si estamos cayendo en el delito 

del genocidio. 

 

Hasta la fecha, los comités de la ONU han ido más allá que la CEDH en el 

reconocimiento del derecho al aborto, al declarar, a través de varias opiniones y 

decisiones más o menos vinculantes, que el derecho internacional requiere que los 

Estados legalicen el aborto al menos en casos de violación, incesto, discapacidad 

de el niño o el peligro para la madre. Paradójicamente, a pesar de que la 

Convención Internacional sobre los Derechos del Niño reconoce el niño, por su falta 

de madurez física e intelectual  ”, la necesidad “  de una adecuada protección legal, 

                                                           
20 En particular contra el  Centro de Derechos Reproductivos. 
21 TEDH,  Parrillo  v. Italia  [GC], n° 46470/11, 27 de agosto de 2015, § 188. 
22 ]  Véanse en particular las  observaciones finales  del Comité de los Derechos del Niño sobre el cumplimiento 
por parte de los Estados de Palau (2001, CRC/C/15/Add.149), Kenia (2007, CRC/C/KEN/CO /219) o la Santa 
Sede (2014, CRC/C/VAT/CO/2) de la Convención sobre los Derechos del Niño. 
 

https://www.bioeticawiki.com/In_vitro
https://www.bioeticawiki.com/In_vitro


tanto antes como después del nacimiento ”, fue el comité encargado de velar por el 

cumplimiento de esta convención que fue más allá en esta dirección . Lo acompañó 

el Comité para la Eliminación de la Discriminación contra la Mujer, que recomienda 

a los gobiernos “modificar la legislación que tipifica como delito el aborto y eliminar 

las penas impuestas a las mujeres que abortan23  ”. 

 

1.3-LA SUBJETIVIZACIÓN DEL SER HUMANO. 

 

Para poder juzgar de esta manera, el “Tribunal Europeo” tuvo que realizar una 

nueva subjetivización: esta vez subjetivizó y relativizó la definición del hombre, 

sujeto y beneficiario de los derechos humanos, aptitud para ejercer sus derechos y 

contraer obligaciones., identificándolo con la única conciencia individual. El hombre 

de derechos humanos ya no es el ser humano biológico, el continuo desde el 

embrión hasta el anciano; es, aquí también, la conciencia que tiene de sí mismo: el 

espíritu. 

Para la Corte, un miembro de la “Especie humana” no es necesariamente, una 

“persona” protegida por la Convención. Es el caso de los niños por nacer, con todo 

su potencial genético incorporado que lo único que lo distingue es la continua 

evolución de su crecimiento, dándole a ello una autonomía cada vez mayor hasta la 

culminación de su nacimiento., de ello de sus pensamientos o instintos, son aquellos 

de los cuales  afirma que no puede,  “responder en abstracto a la pregunta de si el 

niño por nacer es una  ‘”persona” 24  ,  aunque reconoce su pertenencia  a la 

especie humana .25   Convengamos que tanto los gametos masculinos como 

material femenino son innatos de una persona humana, donde otras especies no 

humanas o vegetales no podrían hacer la conjunción para el nacimiento de un nuevo 

ser humano según CCyC Nación.  Pertenece biológicamente a  la especie humana, 

“Todos los entes que presentasen signos característicos de humanidad, sin 

distinción de cualidades o accidentes, son personas de existencia visible. Art 51 del 

                                                           
23 ]  ONU,  Informe del Comité para la Eliminación de la Discriminación contra la Mujer , (1999, 
A/54/38/Rev.1). p.6. 
24 TEDH,  Vo c. Francia  [GC], 2004, citado anteriormente, § 85 . 
25 Ibíd. , § 84. 



Código civil Velezano derogado en nuestro Derecho Nacional.  La Corte adopta así 

la distinción entre vida humana biológica y personal 26  según la cual la vida de los 

seres privados de conciencia  y consciencia, son  sólo una vida humana biológica  y 

no una  vida humana personal  que sería la única digna de protección. Acaso aquel 

ser que conserva todo su potencial de vida, “¿ No tiene derecho a ejercer sus 

derechos, o solamente se menciona que no tienen aptitud para ejercerlos?, ¿La 

vida, no es un bien protegido desde su concepción- fecundación? 

 

Pero la Corte se niega a determinar cuándo se produciría el tránsito de la vida 

biológica a la vida personal,  concordemos que se nace humano y se transforma 

persona con la evolución del sujeto persona., y por tanto desde cuándo garantizar 

el derecho a la vida. Se toma como pretexto una supuesta »  falta de consenso 

europeo sobre la definición científica y jurídica de los comienzos de la vida27  «, 

incluso respecto de un niño asesinado  en el útero  a los ocho meses de 

embarazo28 , como si la ciencia o el derecho fueran capaz de responder a esta 

pregunta. El verdadero problema para la Corte no es tanto el “comienzo de la vida”, 

que todo el mundo sabe que está en la concepción, sino el comienzo de  la vida 

humana personal. 

De hecho, la incapacidad de la Corte para determinar cuándo habría suficiente 

espíritu en un cuerpo para convertirlo en una persona digna de protección habla 

directamente de su concepción dualista y atea del ser humano. Según esta 

concepción, el niño sólo se vuelve humano gradualmente, a medida que el espíritu 

emerge de su cuerpo, con su correlato al ser divino de la inmaculada concepción y 

su creador, donde da oportunidad a aquel individuo a la concreción de su 

nacimiento, gozar de las bondades de una vida terrenal y espiritual. El “umbral de 

la humanidad” lo ponen entonces los adultos, fuera del reconocimiento: “el niño es 

humano si me reconozco en él “. Siendo el mismo nuestro espejo biológico. El 

                                                           
26 ]  Bernard Schumacher, “¿Todo ser humano es una persona? : Controversia en torno a la definición de 
persona en la discusión ética médica contemporánea»,  Laval théologique et philosophie,  vol. 61, No. 1, 
febrero de 2005, págs. 107-134. 
27   TEDH,  Vo c. Francia  [GC], 2004, citado anteriormente, § 82. 
28 ]  TEDH,  Mehmet Şentürk y Bekir Şentürk v. Turquía , n o  13423/09 ,  9 de abril de 2013 . 



adulto es adulto luego de la evolución del feto y posteriormente del niño., todo 

deviene gradualmente una evolución creciente que origina al ser humano persona 

que es el hoy. El establecimiento de este umbral es arbitrario. ¿Cuánto ingenio se 

necesita para hacer un hombre; y ¿qué es la mente para un ser mudo ( infans )? 

Al no poder conocer el “comienzo de la vida humana”, éste ya no sería, según la 

Corte, más que una “Nación” susceptible de una “pluralidad de opiniones […] entre 

los diferentes Estados miembros29 ”. El comienzo de la vida humana, es decir lo que 

nos hace humanos, sería subjetivo y relativo. Es una vergüenza que un Tribunal de 

Derechos Humanos no sepa lo que es un “hombre”. O son tantas las concepciones 

de criterios que se apartan tanto de la objetividad que cae subsumida la subjetividad 

de lo esencial. 

 

De hecho, en una inspección más cercana, el hombre  “en sí mismo”  no 

existiría. El ser sólo estaría protegido por los derechos humanos como soporte del 

espíritu. Así, la Corte dijo que “es la potencialidad de este ser [el niño por nacer] y 

su capacidad de convertirse en persona lo que debe ser protegido en nombre de la 

dignidad humana30 ”. Por tanto, no es la vida real la que se protege, sino la vida 

como sostén del espíritu, la única que estaría investida de dignidad humana. 

La definición que da la Corte de la persona ya no es la de los personalistas; es 

materialista y atea, como la de Julian Huxley31 que ve en la mente el único carácter 

noble y distintivo del animal humano. El ser humano es entonces persona a causa 

de su animación por el espíritu: el feto todavía no es, el comatoso ya no es 

realmente. Todavía desprovisto de conciencia y de voluntad propias, el ser 

                                                           
29 TEDH,  Parrillo v. Italia  [GC], 2015, citado anteriormente, § 180. 
30 TEDH,  Vo c. Francia [GC], 2004, citado anteriormente,  § 84. 
31 Julian Sorell Huxley (Londres, 22 de junio de 1887–14 de febrero de 1975) fue 
un biólogo evolutivo, escritor, eugenista internacionalista británico, conocido por sus contribuciones a la 
popularización de la ciencia a través de libros y conferencias.1 Fue el primer director de la Unesco y fue 
nombrado caballero británico en 1958. Apoyó las teorías de la selección natural, fue uno de las figuras 
destacadas de la síntesis evolutiva moderna. Fue el secretario de la Sociedad Zoológica de Londres y uno de 
los fundadores del Fondo Mundial para la Naturaleza. 
Huxley formaba parte de una familia distinguida. Su hermano era el escritor Aldous Huxley y era medio 
hermano de otro biólogo, el premio Nobel Andrew Huxley. Su padre fue un escritor y editor Leonard Huxley y 
su abuelo paterno el biólogo T. H. Huxley, famoso por ser colega y apoyar a Charles Darwin. Su abuelo materno 
fue el académico Tom Arnold. (Fundador de la UNESCO). 

https://es.wikipedia.org/wiki/Londres
https://es.wikipedia.org/wiki/22_de_junio
https://es.wikipedia.org/wiki/1887
https://es.wikipedia.org/wiki/14_de_febrero
https://es.wikipedia.org/wiki/1975
https://es.wikipedia.org/wiki/Biolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Biolog%C3%ADa_evolutiva
https://es.wikipedia.org/wiki/Escritor
https://es.wikipedia.org/wiki/Eugenesia
https://es.wikipedia.org/wiki/Reino_Unido
https://es.wikipedia.org/wiki/Julian_Huxley#cite_note-frs-1
https://es.wikipedia.org/wiki/Unesco
https://es.wikipedia.org/wiki/1958
https://es.wikipedia.org/wiki/Selecci%C3%B3n_natural
https://es.wikipedia.org/wiki/S%C3%ADntesis_evolutiva_moderna
https://es.wikipedia.org/wiki/Sociedad_Zool%C3%B3gica_de_Londres
https://es.wikipedia.org/wiki/Fondo_Mundial_para_la_Naturaleza
https://es.wikipedia.org/wiki/Aldous_Huxley
https://es.wikipedia.org/wiki/Premio_Nobel
https://es.wikipedia.org/wiki/Andrew_Huxley
https://es.wikipedia.org/wiki/Leonard_Huxley
https://es.wikipedia.org/wiki/T._H._Huxley
https://es.wikipedia.org/wiki/Charles_Darwin
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Tom_Arnold_(acad%C3%A9mico)&action=edit&redlink=1


concebido y llevado adquiere valor sólo en proporción a la voluntad de la que es 

primero objeto y luego sujeto. Su existencia vale pues en la medida del  proyecto 

parental que el adulto es capaz de formar respecto de sí mismo, luego según su 

propio nivel de conciencia, es decir de autonomía, según un proceso de 

individuación progresiva que continúa mucho después del nacimiento. 

La Corte Interamericana de Derechos Humanos ha avalado explícitamente este 

enfoque al señalar que “la protección del derecho a la vida no es absoluta […], sino 

gradual e incremental según su desarrollo32 ”. # Fallo “ARTAVIA MURILLO C/ 

ESTADO DE COSTA RICA " 28 de Noviembre del 2012. Así, ya no es la vida, que 

se comparte con los animales menos evolucionados, sino el nivel de conciencia 

individual que emerge de la vida orgánica e identifica con el espíritu lo que tendría 

un valor. Esta concepción de la vida humana conduce a la aceptación del infanticidio 

neonatal, que se tolera en Europa en el contexto médico.33– y el llamado 

aborto “post-natal34 ”  . 

Esta presentación puede parecer excesiva, pero es lo que se desprende, por 

ejemplo, del dictamen publicado por seis jueces en un importante caso de 

aborto35 . Los jueces Rozakis, Tulkens, Fura, Hirvelä, Malinverni y Poalelungi, los 

dos primeros de los cuales fueron, en su momento, de los más influyentes de la 

Corte, defendieron la desigualdad ontológica y jurídica de los seres humanos según 

su capacidad. Escribieron que» Los valores a proteger -los derechos del feto y los 

derechos de una persona viva- son, por naturaleza, desiguales: por un lado, 

tenemos los derechos de una persona que ya participa activamente en la vida social, 

y por otro los derechos de un feto, que está en el vientre de su madre, cuya vida no 

se establece definitivamente hasta que se completa el proceso que conduce al 

nacimiento, y que aún no es actor de la vida social”. 

Ciertamente, se admite generalmente el valor desigual de la vida de la madre y la 

del niño por nacer; pero los jueces extrapolaron esta desigualdad a cualquier 

                                                           
32 Corte IADH,  Artavia Murillo y otros Vs. costarricense _ 28 de noviembre de 2012. Serie C No. 257, § 264. 
33 ]  Claire de La Hougue y Grégor Puppinck, “Niños que sobreviven al aborto y al infanticidio en 
Europa”,  RGDM,  n° 57, 2015, pp. 111-134. 
34 A. Giubilini y F. Minerva, “Aborto posparto: ¿por qué debería vivir el bebé?”,  Journal of Medical 
Ethics,  2012. 
35 A, B y C v. Irlanda  [GC], 2010, citado anteriormente 



persona ya nacida agregando inmediatamente: “ Desde el punto de vista de la 

Convención, también puede argumentarse que los derechos consagrados en este 

instrumento están destinados esencialmente a proteger contra las acciones u 

omisiones del Estado a los individuos que participan activamente en la vida 

cotidiana ordinaria de una sociedad democrática  ”. En otras palabras, ¡un sujeto 

tiene derechos no en virtud de su igual dignidad ontológica, sino en razón y 

proporción de su participación en la vida social! Tal afirmación es aterradora, 

permite menos protección para aquellos que no quieren o no pueden participar 

activamente en la vida cotidiana ordinaria de una sociedad democrática. ¿Y qué 

significa »  participar activamente en la vida cotidiana ordinaria de una sociedad 

democrática »? ¿Quién sería el juez? Estarían excluidos de la protección de los 

derechos humanos no sólo los más débiles, sino también todos aquellos que no 

participan activamente en la vida social (solitarios y religiosos) y los no 

demócratas36 , incluso aquellos a quienes la sociedad rechaza. Estos comentarios 

son impactantes porque son explícitos; arrojan luz sobre la jurisprudencia de la 

Corte en cuanto opone la voluntad (la capacidad de obrar) al ser para hacer 

prevalecer la primera. 

Es esta misma concepción la que subyace a la aceptación por parte de la Corte 

del suicidio asistido y de la eutanasia cuando el espíritu de una persona 

está  encerrado  en un cuerpo doliente o cuando ya, aparentemente, se 

ha  extinguido. Es también apoyándose (abusivamente) en su jurisprudencia sobre 

el aborto que aceptó que la vida de Vincent Lambert ya no estaría protegida37 . El 

aborto allanó el camino para la eutanasia. En cualquier caso, la deshumanización 

es un requisito previo para la destrucción. Todavía fue sobre la base del aborto que 

la Corte impuso la legalización del diagnóstico pre-implantacional38 ; el aborto es 

realmente una matriz de libertades distorsionadas. 

                                                           
36 Véase Grégor Puppinck y Claire de La Hougue,  Commentary on the SH c. Austria ,  Centro Europeo para el 
Derecho y la Justicia, 2012. 
 
37 Grégor Puppinck y Claire de La Hougue, “La “aterradora” sentencia Lambert – Comentario a la sentencia de 
la CEDH,  Lambert y otros contra Francia , GC, n°46043/14, 5 de junio de 2015”,  RGDM , n. ° 56, 2015. 
38 Costa y Pavan v. Italia , 2012, citado anteriormente 

https://www.bioeticawiki.com/Suicidio_m%C3%A9dicamente_asistido
https://www.bioeticawiki.com/Eutanasia


2-ABORTO: DOMINACIÓN DE LA VOLUNTAD SOBRE EL SER, POR SOBRE EL 

SILENCIO DEL INOCENTE. 

 

¿Por qué la práctica del aborto es tan sensible e importante ideológicamente, hasta 

el punto de ser proclamado, por la Asamblea Nacional francesa, “derecho 

fundamental”, “derecho universal” y “condición indispensable para la construcción 

de la igualdad entre mujeres y hombres y de un sociedad progresista”39  ?  

Lo que está en juego en el aborto va más allá del tema del control de la natalidad 

porque, al transformar la relación de nuestra sociedad con la vida humana, esta 

práctica la profana y distorsiona la procreación; liberaría así al hombre de su 

supersticioso respeto por la naturaleza. El aborto abre entonces el camino al 

dominio racional de la vida humana considerada como material; la humanidad 

aumenta su capacidad de formarse a sí misma, es más,  “dueña y poseedora de la 

naturaleza”, en la extensión del proyecto cartesiano. Pierre Simón, el principal 

artífice de la liberalización de la anticoncepción y el aborto en Francia, declaró en 

1979: “La vida como material, tal es el principio de nuestra lucha”, “nos toca a 

nosotros gestionarla”, “como una herencia”. 40  

Al romper, a través del aborto, el ícono del respeto a la vida, la sociedad 

accede a  nuevas libertades: la libertad científica que lleva al control de la 

procreación y de la vida, pero también la libertad sexual que es facilitada por la 

anticoncepción, pero garantizada por el aborto. No hay libertades científicas y 

sexuales sin aborto. 

El aborto -por la frecuencia de su recurso- condena a la sociedad a ser 

materialista, al prohibirnos considerar, so pena de condenarnos a nosotros mismos, 

que el ser humano tiene una individualidad y un alma, desde antes de nacer, 

independientemente de su estado de conciencia. Esta condena 

al materialismo también es vista como una liberación que sólo será completa 

cuando el aborto sea totalmente aceptado, si es que pudiera serlo. Esto explica 

                                                           
39Resolución del 6 de noviembre de 2014. Si bien Simone Veil declaró cuarenta años antes en esta misma 
Asamblea que el aborto “  siempre es una tragedia y siempre seguirá siendo una tragedia  ”  que  debe 
ser  “evitado a toda costa  ”  y que la ley  no crea ningún derecho al aborto ”   . 
40 Pierre Simon,  De la vida por encima de todo , París, Ed. Mazarine, 1979, pp. 84 – 85. 



la negativa a escuchar el sufrimiento de las mujeres que han abortado y el 

deseo de banalizar este acto. 

El aborto se ha convertido también en dogma porque, al  liberar a la  sexualidad 

de la procreación «libera» a la mujer de la  servidumbre de la maternidad, esta 

transgresión emanciparía a la humanidad del instinto sexual y reproductivo y la 

elevaría por encima de todo lo demás de su animalidad. Así, la humanidad 

avanzaría en el proceso de evolución que lleva de la materia al espíritu. 

El aborto sería también necesario en cuanto reduce en mayor proporción la 

descendencia de las mujeres más pobres, de las poblaciones menos 

“evolucionadas”: preservaría la virtud social de frenar la miseria en su origen. Mucho 

antes de ser llevado por el discurso feminista, fue el materialismo, el ateísmo41, el 

malthusianismo42 y luego la eugenesia los que fueron los promotores del 

aborto. Los ideólogos militantes del aborto querían, desde el siglo XVIII, aún más a 

principios del siglo XIX y  XX, cambiar al hombre y  a la sociedad mediante la 

legalización del aborto43. Así, el verdadero objeto del aborto no es tanto la 

planificación del nacimiento como la toma racional del control del instinto sexual, de 

la procreación y de la vida, como vehículo para el progreso de la humanidad. En 

cambio, los opositores al aborto serían sólo idólatras de la vida y enemigos del 

progreso, pues no habrían admitido que la vida es sólo materia, mientras que la 

conciencia es espíritu, la esencia del ser humano y su único bien verdadero. 

Así, la idea de que el aborto sería una libertad se afirmó con la erosión de la 

conciencia del valor de la vida humana prenatal y la correlativa afirmación del de la 

voluntad individual. Pero este doble movimiento es uno solo: es la elección filosófica 

fundamental del dominio creciente de la  voluntad  sobre el  ser  en una cultura 

que pierde su inteligencia metafísica, es decir, la comprensión de la identidad y el 

valor del ser en sí. Esta elección resulta de un abandono de los restos de la 

metafísica que aún investían la vida humana prenatal con una cierta dignidad. 

                                                           
41  Georges Hardy (Gabriel Giroud) ,  La cuestión demográfica y el problema sexual. El aborto, su necesidad, 
sus procesos, sus peligros , París, Biblioteca Científica, 1919. 
42 El malthusianismo o maltusianismo es una teoría demográfica, económica y sociopolítica, desarrollada por 
el economista británico Thomas Robert Malthus durante la revolución industrial 
43 Margaret Sanger,  The Pivot of Civilization , Nueva York, 1922, introducción de HG Wells. Reeditado por la 
colección de libros de humanidad Classics in Women’s Studies, 2003. 



La libertad  del aborto44 consiste de hecho en un poder: la vida está en el poder 

de la voluntad, es decir, de la mente. En esto, el aborto exaltaría a la humanidad, 

su dominio absoluto sobre la materia y la vida. Cuanto más libre fuera el aborto, más 

absoluta sería la dominación sobre la vida, y más ascendería la humanidad. Es por 

ello que el aborto puede ser presentado por la Asamblea Nacional como una 

“condición indispensable […] para una sociedad progresista”. 

3-EL ABORTO NUNCA SERÁ UN DERECHO FUNDAMENTAL. 

 

 Es cierto que en muchos países el aborto está despenalizado bajo ciertas 

condiciones, pero por el hecho mismo de estas condiciones, el aborto sigue siendo 

una derogación del principio del derecho a la vida. No se puede abortar 

“libremente”45, como se ejercería una libertad real o un derecho real. 

A nivel europeo, a menudo observamos una fuerte voluntad política para facilitar 

el acceso al aborto, particularmente en países donde está prohibido, sin embargo, 

y esto es importante, permanecemos en una lógica de derogación: el aborto no es 

un derecho, o un “bien” en sí mismo, sino una tolerancia, un mal menor. 

Hay una razón fundamental para ello: el aborto siempre se distinguirá de un derecho 

fundamental. En efecto, un derecho fundamental pretende garantizar la facultad 

de una persona de obrar por su bien como persona humana. Todo lo que 

reconocemos como derechos fundamentales: pensar, asociarse, orar, expresarse, 

son facultades con las que cada individuo expresa su humanidad. Facultades que 

los animales no tienen y que definen los derechos “humanos”. Los derechos 

fundamentales protegen el ejercicio de estas facultades nobles, específicamente 

humanas, protegen lo que en cada persona realiza su humanidad. Esto quiere decir 

                                                           
44Margaret Sanger,  The Pivot of Civilization , Nueva York, 1922, introducción de HG Wells. Reeditado por la 
colección de libros de humanidad Classics in Women’s Studies, 2003. 
 
45Este  poder  se manifiesta incluso en el discurso sobre el aborto, que muchas veces se reduce a una 
afirmación unilateral de la voluntad individual sobre otra vida, como lo demuestran las consignas »  un hijo  si 
quiero, cuando quiero  «, »  Mi cuerpo me pertenece  ”, o incluso “  aborto, mi cuerpo, mi elección, mi 
derecho  ” ,  que se pueden resumir en “  yo, yo, yo  ”. 
 
 



que ejerciendo estos derechos fundamentales, el individuo se humaniza, 

progresa en la humanidad. 

Pero, ¿podemos decir que una mujer se realiza y se humaniza abortando, 

como lo hace estudiando, casándose o expresándose? Entre un derecho 

fundamental y el aborto, la diferencia de naturaleza es obvia. En consecuencia, el 

aborto nunca puede ser un “derecho fundamental”, porque no persigue un 

bien en sí mismo. 

Además, la resolución adoptada por los parlamentarios franceses con motivo del 

40º aniversario  de la ley Veil46 es reveladora. Mientras que en el primer artículo 

presenta el aborto como un derecho universal, en el segundo artículo recomienda 

su prevención. Pero si el aborto fuera realmente un derecho fundamental, sería 

absurdo e injusto impedir su uso. Precisamente porque se tolera como un mal 

menor, debería ser objeto de una política de prevención. 

No ya un derecho fundamental, el aborto tampoco puede ser una libertad. 

Somos muy conscientes del dicho de que  la libertad de unos está limitada por la de 

los otros. La libertad no tiene límite interno, no está limitada por su objeto sino 

únicamente por las circunstancias externas. Por ejemplo: el pensamiento es 

ilimitado; lo que lo limita son las circunstancias en que se ve llevado a exteriorizarse, 

a expresarse. 

La libertad es una expresión de la persona que sólo puede ser limitada desde el 

exterior. Por lo que se refiere al aborto, su práctica está, por el contrario, limitada 

desde dentro: es su objeto mismo, el embrión o el feto, el que constituye su primer 

límite. Decir que el aborto es una libertad implicaría anular el valor del embrión o 

feto humano. En otras palabras, sólo se puede afirmar un derecho al aborto si 

el embrión o el feto no son nada. De ahí los debates sobre el estado del 

embrión. Tan pronto como reconocemos que el embrión tiene un valor en sí mismo, 

aunque sea mínimo, ya no podemos hablar del aborto como una “libertad”. Otro 

límite es la existencia misma de una persona que accede a realizar el aborto, porque 

la mujer difícilmente puede realizar el aborto ella misma., de manera aséptica. 

                                                           
46 La Ley Veil es una ley francesa promulgada el 17 de enero de 1975 que despenalizó el aborto. Recibe su 
nombre por su impulsora, Simone Veil. Esta ley completó la Ley Neuwirth que, desde 1972 legalizó los 
métodos anticonceptivos 



Así, el aborto nunca puede ser un “derecho fundamental”, ni una “libertad”. Más allá 

de eso, el sufrimiento que provoca en la mayoría de las mujeres que tienen la 

desgracia de recurrir a él es suficiente para demostrar que es un mal, que hay que 

prevenir. De nada sirve disfrazarlo de bien, de derecho o de libertad. 

4-CONCLUSIONES. 

Los Naciones  tienen la obligación de respetar, proteger y hacer realidad los 

derechos humanos, incluidos los relativos a la salud y la autonomía sexual y 

reproductiva. Cuando los servicios de aborto seguros y legales están restringidos 

sin justificación o no se encuentran plenamente disponibles, esto puede poner en 

riesgo una variedad de otros derechos humanos protegidos internacionalmente, que 

incluyen el derecho a no sufrir discriminación y a la igualdad; a la vida, la salud y la 

información; a no sufrir tratos crueles, inhumanos o degradantes; a la privacidad y 

la autonomía e integridad física; a decidir sobre número y espaciamiento de hijos; a 

la libertad; a disfrutar de los beneficios del avance científico, y a la libertad de 

conciencia y religión. Está claro que los derechos son para aquellos también que 

deciden si sanamente desean ser progenitores dentro de sus capacidades 

económicas o físicas, tienen el derecho de decidir por su bien o por el que está 

gestando., pero está claro entender que el derecho a la vida esta coartado por 

decisiones que los más vulnerables, (en este caso el por nacer), no puede expresar, 

nadie lo ha llamado, vino por la naturaleza y decisiones humanas. Motivos estos 

suficientes para darle protección a su vida, como aquel que decide si 

afirmativamente o negativamente está dispuesto a sobrellevar un embarazo a 

término. 

Como expresé en el relato, son situaciones muy encontradas que debieran preverse 

en tiempo y forma., con antelación a los hechos. Caso fortuito o fuerza mayor como 

sucede lo inesperado por alguna violencia física sexual, la norma debiera 

contemplar todos los parámetros consabidos. Sin dejar al libre albedrío que ese ser 

que está por venir, ya tiene derecho a tener una existencia. 



Todos los derechos se establecen en la Declaración Universal de Derechos 

Humanos y se protegen a través de numerosos tratados internacionales, como el 

Pacto Internacional de Derechos Económicos, Sociales y Culturales (PIDESC), el 

Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos (PIDCP), la Convención contra 

la Tortura (CCT), la Convención sobre la Eliminación de Todas las Formas de 

Discriminación contra la Mujer (CEDAW) y la Convención sobre los Derechos del 

Niño (CDN), así como en tratados regionales en África, América y Europa.  

Los Estados tienen la obligación de brindar a mujeres, niñas y otras personas 

embarazadas acceso al aborto seguro y legal como parte de sus responsabilidades 

centrales de derechos humanos., sin dejar de considerar al neonato y su derecho 

fundamental. 

 


