
 

Revista Iberoamericana de Derecho, Cultura y Ambiente 

 

 

Edición Nº8 – Diciembre de 2025 

Capítulo de Derecho Constitucional y Derechos Humanos 

www.aidca.org/revista 

 

Sobre la confesionalidad del estado y la libertad de religión: los casos de 

grecia y el reino unido 

 

Por Víctor Eduardo Orozco Solano1 

 

Resumen: En el presente trabajo se pretende examinar la compatibilidad entre el 

régimen de un estado confesional y la libertad de religión. Con ese propósito, tras 

efectuar un análisis general de los estados confesionales en el contexto europeo, 

hemos dedicado unas líneas, en particular, sobre los casos de Grecia y el Reino 

Unido. 

Palabras claves: Estados confesionales, libertad religiosa, sistemas políticos. 

Abstract: This paper aims to examine the compatibility between the regime of a 

confessional state and the freedom of religion. To this end, after conducting a 

general analysis of confessional states in the European context, we have dedicated 

                                                
1 Doctor en Derecho Constitucional por la Universidad de Castilla-La Mancha. Juez del Tribunal Contencioso 
Administrativo de la República de Costa Rica, destacado en el Área de Amparos de Legalidad. Profesor de la 
Universidad Escuela Libre de Derecho, correo electrónico: victorozcocr@gmail.com. 

http://www.aidca.org/revista


 

a few lines, in particular, to the cases of Greece and the United Kingdom.  

Keywords: Confessional states, religious freedom, political systems. 

1.- Introducción. 

En términos generales, el propósito del presente trabajo es desarrollar los 

alcances y el objeto del principio del estado confesional, y la forma o manera en que 

ha sido implementado en algunos estados europeos, como son los casos de Grecia 

y Reino Unido. Lo anterior nos obliga a revisar, sin duda alguna, los sistemas 

políticos y administrativos de ambos países, antes de exponer los alcances del 

estado confesional.  

De esta forma, en este trabajo nos proponemos estudiar y sostener que, en 

ambos países, existe y se protege, ampliamente, la libertad de religión, pese a que 

se trata de estados confesionales. Con esta afirmación nos separamos de la tesis o 

hipótesis que defendimos en una ocasión anterior, en el sentido que solo hay 

libertad religiosa en el marco de un estado laico. En efecto, en el libro: Laicidad y 

Libertad de Religión (Instituto Interamericano de Derechos Humanos, UBIJUS, 

Centro de Estudios de Actualización en Derechos, Ciudad de México, 2015), 

sostuvimos, sin más; que: “de esta manera, únicamente en un Estado donde se ha 

proclamado el principio de laicidad estatal es posible considerar que cada individuo 

o cualquier agrupación religiosa pueda disfrutar, en forma plena, de la libertad de 

religión, sin más limitaciones que las provenientes del orden público protegido por 

ley. Es distinto, en este marco, el caso de un Estado confesional, el cual en realidad 

no concede ninguna libertad a los individuos para profesar una convicción religiosa 

distinta de la oficial, pues en realidad las tolera, luego de haberlas valorado 

negativamente, justamente por ser distintas a la proclamada o defendida por el 

Estado” (página: 96).   

En suma, es claro que, en los casos de Grecia y Reino Unido, pese a que se 

trata de estados confesionales, se disfruta, ampliamente, de la libertad de religión. 

Con lo cual resulta controvertida la afirmación que el carácter laico de un estado es 

una condición suficiente y necesaria para garantizar el goce y disfrute de la libertad 

religiosa. En todo caso, en relación con el caso costarricense, la Sala Constitucional 



 

de Costa Rica también ha defendido, en todos sus alcances, la libertad religiosa, 

pese a que su goce y disfrute no se desprende, como lo vimos en el libro supra 

referido, del artículo 75 constitucional, sino de la implementación del Derecho 

Internacional de los Derechos Humanos, los cuales, en el caso costarricense, gozan 

de valor supraconstitucional, a partir de lo contemplado en el artículo 48 de la 

Constitución Política de Costa Rica. Unos ejemplos de lo anterior los podemos 

encontrar en las sentencias No. 2013-1500, de 30 de enero de 2013, sobre 

imágenes religiosas en edificios públicos; No. 2014-1732, de 11 de febrero de 2014, 

sobre el acto de la consagración y la obligación de los servidores públicos, en una 

misa, de pedir perdón por los pecados que cometieron en el ejercicio de sus 

funciones: No. 2017-14918, 22 de septiembre de 2017; sobre el uso del kipá en un 

colegio público; No. 2020-1619 de 24 de enero de 2020, sobre la objeción de 

conciencia de los jueces; y, No. 2020-1945, de 31 de enero de 2020, sobre el uso 

del velo islámico en un edificio público, en las cuales la Sala Constitucional se 

adhiere a una defensa ejemplar de esta libertad.  

En todo caso, en un trabajo reciente, hemos señalado que si bien es 

necesaria y pertinente la reforma a la Constitución para introducir el principio de 

laicidad, se debe optar por encajar la noción de la laicidad positiva que, por ejemplo, 

ha contemplado el Tribunal Constitucional Español, a partir de lo proclamado en el 

artículo 16 de la Constitución Española de 1978, de tal forma que el Estado colabore 

o se implemente un régimen de colaboración y de promoción de las confesiones 

con las cuales se han suscrito acuerdos de cooperación.  

Pues bien, antes de examinar, en concreto, los casos griego e inglés, 

conviene dedicar unas líneas para examinar los alcances del estado confesional en 

Europa, desde una perspectiva de derecho comparado.  

2.- Sobre la confesionalidad del Estado en Europa: estudio comparado. 

Pese a que algunos Estados de la Europa occidental se proclaman laicos, 

como Francia, Alemania, Italia y España, lo cierto es que por razones históricas y 

socio culturales, subsisten, hoy día, algunos estados confesionales, en los cuales, 

como se verás infra, se proclama y se defiende, ampliamente, la libertad religiosa, 



 

a partir, sobre todo, de la recepción y la aplicación del Convenio Europeo de 

Derechos y Libertades Fundamentales, de Roma de 4 de noviembre de 1950.  

Así, según Isidoro MARTÍN SÁNCHEZ, son los casos de Liechtenstein, 

Mónaco, Malta y, con algunas particularidades, Andorra y el Estado de la Ciudad 

del Vaticano, que se declaran, en su Constitución: confesionalmente católicos. 

Además: “Un segundo grupo de Estados, en relación con la confesionalidad, está 

integrado por aquellos en los que existe una iglesia nacional. Este tipo de Estados 

constituye un fenómeno típicamente europeo y tiene su origen en la Reforma 

Protestante. En ellos existe una iglesia nacional cristiana que goza de particulares 

prerrogativas jurídicas y está vinculada, más o menos intensamente, con la 

Administración estatal. A diferencia de los Estados confesionales católicos, existe 

aquí un sistema monista de relaciones que comporta una unión entre el poder 

político y el religioso. En el Reino Unido de Gran Bretaña, la Iglesia Anglicana es la 

iglesia nacional en Inglaterra y la Presbiteriana en Escocia. El monarca es el 

gobernador supremo de la Iglesia Anglicana, la cual goza de un estatuto jurídico 

especial. Así, la Corona nombra, a propuesta del Primer Ministro, a los arzobispos 

y obispos de la Iglesia Anglicana y veinticuatro de estas jerarquías forman parte de 

la Cámara de los Lores. Asimismo, sólo las normativas de la Iglesia Anglicana y de 

la Iglesia de Escocia son reconocidas por el Estado como “Derecho Eclesiástico”2. 

Otros ejemplos son los casos de Dinamarca, Finlandia, y Noruega, que 

proclaman como nacionales la Iglesia Luterana y Ortodoxa (Finlandia), mientras que 

en Grecia: “cuya Constitución declara que la religión dominante en este país es la 

de la Iglesia Ortodoxa Oriental de Cristo, la cual está indisolublemente unida en el 

aspecto dogmático a la Gran Iglesia de Constantinopla, tiene carácter autocéfalo y 

es administrada por el Santo Sínodo. Dicha Iglesia tiene personalidad jurídica 

pública y es financiada por el Estado. Por otra parte, tanto el Presidente de la 

República como los diputados, antes de asumir sus funciones, deben prestar 

juramento “en nombre de la Santísima Trinidad Consustancial e Indivisible”. Los 

diputados sin religión o que profesen otras creencias distintas de las de la Iglesia 

                                                
2 Véase, sobre lo anterior Martín Sánchez, I., Algunas reflexiones sobre la confesionalidad del Estado, Derecho 
y Religión, Volumen X, 2015, págs. 5-6. 



 

Ortodoxa Oriental prestarán juramento según la fórmula de su respectiva religión”3.   

En cuanto a las razones que justificaron en dichos Estados, la adopción de 

sistemas confesionales, y el establecimiento de religiones oficiales, el mismo autor 

señala motivos de índole históricos y socio-culturales, dentro de lo que destacan, 

por un lado, la conformación de los estados nacionales tras la edad media, la 

revolución francesa y la proclamación de derechos civiles y políticos, entre ellos, la 

libertad religiosa. En otros países jugó un papel trascendental la reforma protestante 

y las razones políticas, o en el anglicanismo la negativa de anular el matrimonio 

entre el Rey Enrique VIII, con Catalina de Aragón4. 

Así, al examinar el régimen constitucional y político de los estados europeos 

supra mencionados, el mismo autor sostiene que, en todos ellos, se garantiza la 

libertad religiosa, en su más amplia dimensión, no solo porque así lo proclaman sus 

respectivas constituciones, sino también, como se adelantó, por la incorporación y 

aplicación de todos ellos del Convenio Europeo de Derechos y Libertades 

Fundamentales, así como la actividad que en aplicación de dicho convenio realiza 

el Tribunal Europeo de Derechos Humanos. Bajo este orden de ideas, MARTÍN 

                                                
3 Martín Sánchez, I., Algunas reflexiones sobre la confesionalidad del Estado, Derecho y Religión, ob. cit., pág. 
7. 
4 Martín Sánchez, I., Algunas reflexiones sobre la confesionalidad del Estado, Derecho y Religión, ob. cit., págs. 
10-12. Sobre el caso de la reforma protestante y las razones políticas que justificaron la implementación de 
iglesias nacionales en los países nórdicos, el mismo autor sostiene que: En los Estados europeos donde triunfó 
la Reforma Protestante, la instauración de las iglesias nacionales –Luterana, Calvinista, Anglicana- obedeció a 
unas razones fundamentalmente políticas. En efecto, la doctrina luterana negaba la primacía del Pontífice y 
rechazaba el Derecho Canónico –negativa y rechazo simbolizados en la quema por LUTERO del Corpus Iuris 
Canonici y de la bula papal Exurge Domine- por considerar que la verdadera iglesia sólo podía ser una entidad 
puramente espiritual. Ello daría lugar, en el aspecto político, al nacimiento de un nuevo tipo de Estado en el 
que se fortalecían la autonomía y las prerrogativas del poder temporal. La razón es que LUTERO, si bien 
rechazaba el Derecho Canónico, atribuía al poder político la regulación de aquel mínimo de vida corporativa 
que ninguna espiritualización de una iglesia puede suprimir. Los príncipes alemanes que apoyaron la Reforma 
se convirtieron así en cabeza de unas iglesias que ya no eran universales sino territoriales, lo cual reforzó su 
poder al aunar en sus personas las funciones políticas y las religiosas. Ello dio lugar, como dijimos, a un sistema 
monista de relaciones entre el poder temporal y el espiritual y a unos Estados en los que las iglesias, al ser 
nacionales, eran un elemento básico en la configuración jurídico-política estatal. La Reforma se extendió 
rápidamente. El luteranismo triunfó en Suecia, donde fue admitido por GUSTAVO VASA, y en Dinamarca, 
favorecido por el rey FEDERICO I. En Suiza, la Reforma se implantó debido a la labor de ZUINGLIO, quien 
consiguió que el Consejo de la ciudad de Zúrich aprobase las nuevas doctrinas. Sin embargo, fue sobre todo 
CALVINO quien afianzó la Reforma, convirtiendo a Ginebra en la Nueva Roma e instaurando un gobierno 
teocrático. Antes de la muerte de CALVINO, en 1564, ya existían comunidades calvinistas en Francia –donde 
se denominaron hugonotes-, en los Países Bajos y en Escocia. En este último país, la iglesia calvinista, llamada 
presbiteriana y organizada por JOHN KNOX, fue reconocida en 1560 como Iglesia de Estado. 



 

SÁNCHEZ, sostiene que: “Todos los instrumentos internacionales de derechos 

humanos, tanto universales como regionales, garantizan las libertades de 

pensamiento, de conciencia, y de religión. Algo distinto sucede, como veremos, en 

las declaraciones islámicas sobre estos derechos. Dichos instrumentos protegen 

primordialmente la esfera de las convicciones personales y de las creencias 

religiosas. Es decir, el ámbito que es a veces denominado “fuero interno”. Aunque 

jurisprudencialmente no han sido definidos los aspectos tutelados de este “fuero 

interno”, puede afirmarse que el objeto de la protección es, sobre todo, la libertad 

de elegir una religión o convicción contra cualquier intromisión dirigida a modificar 

ilegítimamente su proceso natural. Partiendo de este presupuesto, los citados 

instrumentos internacionales garantizan la libertad de cambiar, en la que va 

lógicamente incluida la de elegir, de religión o de convicción, así como la de 

manifestarlas”5. 

Pues bien, una vez comentado y desarrollado el disfrute de la libertad 

religiosa en el contexto de los estados confesionales europeos en el ámbito del 

derecho comparado, a continuación, se examinará, en concreto, los sistemas 

políticos y administrativos sobre los dos países confesionales, sobre los cuales se 

centra el presente estudio: Grecia y el Reino Unido. 

3.- Sobre los sistemas político-administrativos de Grecia y el Reino 

Unido. 

 Lo primero que se debe señalar en relación con los casos de Grecia y el 

Reino Unido es que su configuración política y administrativa son distintas. Así, en 

el primer caso, se trata de un régimen parlamentario insertado en una república, 

mientras que, en el segundo, nos encontramos frente a una monarquía 

parlamentaria. En efecto, se trata de tradiciones jurídicas muy distintas, como será 

expuesto a continuación. 

3.1. El caso de Grecia. 

En lo que respecta al sistema político-administrativo griego, SÁNCHEZ DE 

                                                
5 Martín Sánchez, I., Algunas reflexiones sobre la confesionalidad del Estado, Derecho y Religión, ob. cit., pág. 
13. 



 

DIOS señala que el sistema político se ha configurado de forma reciente, entre los 

siglos XIX y XX, según los patrones europeos de la democracia parlamentaria, sobre 

todo a partir de la reforma de 1986. En efecto, según el mismo autor: “La 

construcción del Estado-nación tuvo lugar recientemente y ha sido deudora de un 

proceso conflictivo con Turquía aún no resuelto. La modernización política basada 

en el desarrollo de una legitimidad liberal y de la participación democrática ha sido 

paralela al proceso de construcción de la capacidad de gobierno y de la identidad 

nacional. Como en otros países del sur de Europa, esta modernización tuvo lugar 

con el paso del siglo XX y culminó en la transición democrática de 1975. 

Actualmente tiene una democracia representativa plenamente consolidada. 

También Grecia goza de un Estado de Bienestar distributivo que se ha desarrollado 

sobre todo en el último tercio del siglo XX”6.   

En este orden de ideas, como consecuencia o resultado de la dictadura militar 

de 1967 a 1974, se ha contemplado la idea que persiste en Grecia una tradición de 

índole autoritaria, la cual, sin embargo, no se ajusta a la realidad hoy día. No 

obstante, lo anterior, es preciso señalar que dicho régimen si influyó de manera 

decisiva en la implantación de la nueva configuración de 1975, que seguía una 

connotación presidencialista, inspirada en la república francesa, que potenciaba al 

Presidente de la República, en detrimento de las funciones del parlamento. Así, 

según el autor supra referido: “se trataba de potenciar la posición del ejecutivo y 

limitar la posibilidad del obstruccionismo parlamentario, según los parámetros que 

se extendieron por Europa después de la Segunda Guerra Mundial en Alemania, 

Francia, etc. En 1986 se produjo una revisión de la Constitución para reducir las 

competencias del Presidente de la República, que se redistribuyeron entre el 

gobierno y el parlamento monocameral, fortaleciendo la posición del presidente del 

gobierno”7.  

De esta forma, el articulo 1° de la Constitución griega consagra que ese país 

es una democracia presidencial parlamentaria. Con este término se procuraba 

                                                
6 Sánchez de Dios, M., El Sistema político de Grecia, en Sánchez Medero y otro, Sistemas Políticos en Europa, 
Tirant lo Blanch, Valencia, 2021, pág. 271. 
7 Sánchez de Dios, M., El Sistema político de Grecia, en Sánchez Medero y otro, Sistemas Políticos en Europa, 
ob. cit., pág. 275. 



 

defender la idea o el carácter republicano del régimen, mientras que la expresión 

“parlamentaria” alude a la forma en que se despliega el gobierno. Esta norma no 

puede ser objeto de revisión constitucional según el artículo 110 de la misma 

constitución que establece una cláusula de intangibilidad. Además, la Constitución: 

“da a la Cámara de Diputados un papel central en el sistema político, ya que todos 

los órganos deber ser legitimados por el pueblo a través de la misma, aunque 

también establece unos mecanismos mediante los que el ejecutivo puede dominar 

el parlamento, consecuencia de la racionalización del régimen”8.  

Ahora bien, en lo que atañe al Presidente de la República, éste es elegido 

por un período de 5 años por la Cámara de Diputados, mediante un voto público por 

una mayoría de dos tercios de sus miembros. Si después de dos votaciones no se 

produce el nombramiento, se exige una mayoría de tres quintos. Si no se logra la 

elección en la siguiente votación, entonces se debe disolver el parlamento y 

convocar a otras elecciones. Según SÁNCHEZ DE DIOS: “La principal función del 

Presidente es la representación simbólica del Estado. Carece de poder ejecutivo y 

todos sus actos han de ser refrendados por los miembros del gobierno. Interviene 

en el nombramiento del Primer Ministro y la disolución de la cámara, pero ambos 

procedimientos están reglados por la Constitución. Así, el art. 37 establece que el 

Presidente nombra al Primer Ministro y, a propuesta de este, nombra y retira a los 

demás miembros del gobierno, pero el gobierno precisa de la confianza del 

parlamento (art. 84). En consecuencia, el Presidente tiene poca influencia en la vida 

política griega”9.                                                                                          

Por su lado, el parlamento en el contexto griego es monocameral y tiene 300 

miembros elegidos por sufragio universal, en tanto que el Gobierno constituye el 

principal actor político, pieza clave para tomar las decisiones políticas 

fundamentales. En este orden: “el Primer Ministro es el sujeto central del mismo, 

pues Grecia sigue los parámetros de la democracia de la canciller alemana en este 

                                                
8 Sánchez de Dios, M., El Sistema político de Grecia, en Sánchez Medero y otro, Sistemas Políticos en Europa, 
ob. cit., pág. 275. 
 
9 Sánchez de Dios, M., El Sistema político de Grecia, en Sánchez Medero y otro, Sistemas Políticos en Europa, 
ob. cit., pág. 277. 



 

punto10. El Primer Ministro es el jefe de la mayoría parlamentaria”11.   

Pues bien, en lo que respecta a la Administración Pública, Grecia es un 

Estado unitario centralizado, que tiene una estructura administrativa que se 

organiza en forma territorial de modo regional y local, lo que ha ganado relevancia 

en los últimos años. Así, en el año 2011; “se reformó la organización regional y 

desaparecieron 57 departamentos y las prefecturas, siendo sustituidas por 13 

regiones dirigidas por gobiernos elegidos. También se reformó la administración 

local reduciendo el número de ayuntamientos de 1034 a 325. Estas reformas se han 

inspirado en el modelo francés de distribución de competencias entre los ámbitos 

central, regional y local. Desde 2014 las elecciones locales y regionales coincidirán 

con las elecciones europeas, es decir, se celebrarán cada cinco años. El objetivo 

en este caso es ahorrar costes electorales”12. 

Finalmente, en cuanto al poder judicial, el mismo autor sostiene que en 

Grecia no hay Tribunal Constitucional, sino que se implementó un control difuso, al 

amparo de lo contemplado en el artículo 93.4 del Texto Fundamental. Naturalmente, 

los tribunales tienen gran impacto, en la toma de decisiones. Así, el Tribunal 

Supremo de Especial de Justicia, en el que participan los presidentes de los 

Tribunales Supremos Civil, Criminal y Administrativo, junto a otros Magistrados, “es 

el que finalmente da homogeneidad a la doctrina judicial y al derecho. Grecia es 

país miembro de la Unión Europea desde 198113 y también lo es del Consejo de 

                                                
10 Sobre los rasgos básicos y comunes de los estados europeos el lector puede consultar: Von Bogdandy, A., y 
otros, El Derecho Constitucional en el Espacio Jurídico Europeo, Tirant lo Blanch, Valencia, 2013. 
11 Véase Sánchez de Dios, M., El Sistema político de Grecia, en Sánchez Medero y otro, Sistemas Políticos en 
Europa, ob. cit., págs. 278-282. De esta forma, en relación con las competencias del Primer Ministro, este 
autor agrega que: “Según hemos visto más arriba, el Primer Ministro es nombrado por el Presidente e investido 
por la Cámara de Diputados. Es a él a quien corresponde decidir la composición del gobierno y propone al 
Presidente el nombramiento y separación de los otros miembros del gobierno, como los vicepresidentes, los 
ministros, ministros alternativos (o substitutos), ministros sin cartera (llamados ministros de Estado) y los 
subsecretarios. Los subsecretarios existen en casi todos los ministerios, suelen ser funcionarios y no son 
miembros formales del gobierno. El Primer Ministro tiene poder reglamentario autónomo y mediante 
“decretos orgánicos” organiza los organismos y servicios del Estado” (páginas 282-283). 
12 Sánchez de Dios, M., El Sistema político de Grecia, en Sánchez Medero y otro, Sistemas Políticos en Europa, 
ob. cit., pág. 284. 
13 Sobre la aplicación de la Carta de Derechos Fundamentales de la Unión Europea, el lector puede revisar: 
Carmona Contreras, A., Las cláusulas horizontales de la Carta de Derechos Fundamentales de la Unión 
Europea, Manual de Uso, Thomson Reuters, Aranzadi, Navarra, 2020. 



 

Europa y de la Convención Europea de Derechos Humanos14 y de la Carta Social 

Europea. Todo ello crea obligaciones en relación a la legislación y a las prácticas 

políticas. Como en otros países, muchas leyes y prácticas administrativas han sido 

controladas por el Tribunal de Justicia de la Unión Europea y la Corte Europea de 

Derechos Humanos”15.  

3.2. El caso del Reino Unido. 

Ahora bien, en lo que respecta al Reino Unido, la doctrina constitucionalista 

ha señalado que, a lo largo, del tiempo se han desarrollado procesos históricos de 

estabilidad y de continuidad institucional, a diferencia de otros estados europeos 

que han sufrido rupturas del orden constitucional, así como, verdaderos procesos 

constituyentes, de tal forma que esta peculiar evolución constitucional, única y 

particular, en el mundo, ha servido de modelo para otros países16, en el contexto 

europeo y americano. 

 Al respecto, Adrián BÚA y otro señalan que: “el sistema político británico es 

considerado un sistema poco usual, con peculiaridades que se fundamentan en sus 

complejos orígenes históricos. Esta perspectiva se desarrolla en gran parte en obras 

clásicas de la politología británica especialmente en la época imperial (…), 

Principalmente, se considera que, con diferencia de la historia política convulsiva 

con momentos históricos constituyentes que se ven en otros estados europeos 

como el francés, el sistema político británico ha podido gozar de cierta estabilidad 

histórica y continuidad institucional, evolucionando a través de procesos históricos 

donde diversas reformas se sedimentaron en forma incremental y generalmente 

armoniosa con las instituciones preexistentes. Este discurso forma gran parte de la 

identidad y supuesta integridad del sistema británico, incluso puede decirse que 

                                                
14 Sobre el tema el lector puede consultar: González Herrera, D., El Diálogo Judicial en el espacio jurídico 
europeo, Tirant lo Blanch, Valencia, 2021 y, también, García Roca, J., y otros, La Europa de los Derechos, El 
Convenio Europeo de Derechos Humanos, Volumen I y II, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 
Madrid, 2023. 
15 Sánchez de Dios, M., El Sistema político de Grecia, en Sánchez Medero y otro, Sistemas Políticos en Europa, 
ob. cit., pág. 286. 
16 Ver, sobre el particular, Cruz Villalón, P., Los rasgos básicos del derecho constitucional de los Estados en 
perspectiva comparada, en Von Bogdandy, A., y otros, El Derecho Constitucional en el Espacio Jurídico 
Europeo, Tirant lo Blanch, Valencia, 2013, págs. 18-34. 



 

vertebra una subdisciplina de la ciencia política -la de la Escuela Británica-17. 

De esta forma, según Adrián BUA y otro, el sistema político del Reino Unido 

está acoplado a partir de cuatro funciones particulares; tales son: 

- El poder legislativo: el sistema político de este país se fundamenta en la 

soberanía parlamentaria y no en la soberanía popular. Este se ejerce por 

medio de un sistema bicameral que incluye la Casa de los Comunes, elegida 

por mayoría simple por la vía democrática, y tiene el poder de proponer, 

desarrollar y ratificar leyes, mientras que la Cámara o Casa de los Lores, no 

es integrada de manera democrática, sino que: “está formada por miembros 

de las élites británicas nombrados por la Reina siguiendo el consejo del 

primer ministro. Hay miembros cuya posición es hereditaria o se deriva de 

cargos eclesiásticos, aunque actualmente la mayoría son nominados 

políticamente por servicios a la sociedad o a la economía. La función de los 

Lores es revisar la legislación creada por los Comunes, con poder de 

proposición de enmiendas, pero sin poder de veto”18.  

- El poder ejecutivo, cuyas funciones son desplegadas por los miembros del 

parlamento que forman parte del gabinete del gobierno dirigido por el primer 

ministro. Sus miembros deben rendir cuentas al Parlamento19.  

- El poder judicial que ejerce un rol menos preponderante que en otros países 

con sistemas republicanos o presidenciales y está subordinado a la 

supremacía del parlamento20.    

- Y, finalmente, la organización territorial, en cuya virtud se comprende que el 

Reino Unido: “es un estado unitario plurinacional, con parlamentos en 

Escocia, Gales, e Irlanda del Norte, pero sin legislatura separada para 

Inglaterra, que está representada en la Casa del Parlamento del Reino Unido 

                                                
17 Bua A., y Escobar, O., El sistema político del Reino Unido de Gran Bretaña e Irlanda del Norte, en Sánchez 
Medero y otro, Sistemas Políticos en Europa, Tirant lo Blanch, Valencia, 2021, pág. 165. 
 
18 Bua A., y Escobar, O., El sistema político del Reino Unido de Gran Bretaña e Irlanda del Norte, en Sánchez 
Medero y otro, Sistemas Políticos en Europa, ob. cit., pág. 166-167. 
19 Bua A., y Escobar, O., El sistema político del Reino Unido de Gran Bretaña e Irlanda del Norte, en Sánchez 
Medero y otro, Sistemas Políticos en Europa, ob. cit., pág. 166-167. 
20 Bua A., y Escobar, O., El sistema político del Reino Unido de Gran Bretaña e Irlanda del Norte, en Sánchez 
Medero y otro, Sistemas Políticos en Europa, ob. cit., pág. 166-167. 



 

(donde también hay escaños para representantes de las otras tres naciones 

constituyentes). El sistema de gobierno local en el Reino Unido es peculiar 

comparado con otros países de Europa, dados sus limitados poderes 

legislativos y fiscales”21- 

4.- Sobre la connotación del carácter confesional del Estado en Grecia y el 

Reino Unido y su vinculación con el disfrute de la libertad de religión.   

Pues bien, una vez analizados los sistemas políticos y administrativos de 

Grecia y el Reino Unido, que constituyen el objeto de la presente investigación, a 

continuación, se estudiará y será expuesta la configuración constitucional de la 

confesionalidad del Estado en ambos países. Se iniciará, entonces, con el caso 

griego y, luego, se abordará el del Reino Unido. 

4.1. El caso de Grecia.  

En este caso, la Constitución de Grecia, además de iniciar con una 

invocación a la Santísima Trinidad, incorpora una sección dedicada a las relaciones 

entre la Iglesia y el Estado, según el principio que: “la religión dominante en Grecia 

es la de la Iglesia Ortodoxa Oriental de Cristo” (art. 3.1). Así, según POLO SABAU, 

aunque la iglesia ortodoxa griega se autogestiona libremente, sin injerencias de las 

autoridades civiles, no hay grandes diferencias entre el concepto tradicional de la 

religión oficial del Estado y el término de la religión dominante en el país, que lleva 

también aparejada la concesión de un estatuto jurídico especialmente beneficioso 

en el Derecho griego22.  

Así, según el mismo autor, “un rasgo fundamental de este régimen 

privilegiado lo constituye la financiación pública directa del denominado servicio 

apostólico de la Iglesia ortodoxa, que incluye tanto el mantenimiento del culto como 

la formación y los salarios de los miembros del clero, todo ello al cargo del erario 

                                                
21 Bua A., y Escobar, O., El sistema político del Reino Unido de Gran Bretaña e Irlanda del Norte, en Sánchez 
Medero y otro, Sistemas Políticos en Europa, ob. cit., pág. 166-167. Un estudio relevante y clásico sobre sobre 
la Constitución del Reino Unido, y sus notas peculiares en relación con otros países europeos y americanos, 
puede ser hallado en Bagehot, W., La Constitución Inglesa, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 
Madrid, 2010. 
22 Polo Sabau, J., El estatuto de las confesiones religiosas en los ordenamientos de los países miembros de la 
Unión Europea: una visión panorámica, Dykinson, Madrid, 2013, págs. 95-96.  



 

público y sin parangón alguno respecto del estatuto de las restantes confesiones 

religiosas, teniendo además en cuenta que, a diferencia de estas últimas cuya 

naturaleza es la propia de las entidades de Derecho privado, la Iglesia ortodoxa 

tiene reconocida en Grecia la condición de entidad de Derecho público”23. En este 

orden de ideas, TARODO SORÍA afirma la Constitución vigente en Grecia data de 

1975 y ha sido levemente reformada en tres ocasiones: 1986, 2001 y 2008. El eje 

sobre el que gira el sistema que se refiere al fenómeno religioso está constituido por 

los artículos 3° y 13. De esta forma, en el primero de ellos, se regulan las 

“Relaciones entre la Iglesia y el Estado”. Ya en la Segunda parte, entre la no menos 

relevante sección dedicada a los “Derechos individuales y sociales”, en el artículo 

13, se reconoce el Derecho a la libertad religiosa24.  

Con lo que, en la República Helénica, si bien se proclama un estado 

confesional, sí hay libertad religiosa, justamente a partir del texto de la Constitución 

y la vigencia, en ese país, del Convenio Europeo de Derechos Humanos y 

Libertades Fundamentales, de Roma del 4 de noviembre de 1950, cuya 

salvaguardia corresponde al Tribunal Europeo de Derechos Humanos. Sobre el 

tema TARODO SORIA afirma que: “El TEDH ha tardado en conocer supuestos en 

los que haya tenido que aplicar el artículo 9, el primero significativo es precisamente 

un conflicto en el que se ve afectada la República helénica. Se trata del célebre caso 

Kokkinakis c. Grecia, de 23 de mayo de 1993, en el que se cuestiona la normativa 

y posterior resolución judicial que condena la actividad proselitista de un ciudadano 

griego Testigo de Jehová. Desde entonces no han dejado de aparecer casos, que 

no dejan de poner de relieve la enorme diversidad de tratamiento jurídico que los 

ordenamientos jurídicos de los países adheridos al Consejo de Europa dispensan 

al fenómeno religioso; pero también, la necesidad de, respetando el margen de libre 

apreciación de cada Estado garantía de su identidad; imponer el respeto de unos 

contenidos mínimos, sin los que la libertad de libertad de pensamiento, conciencia 

                                                
23 Polo Sabau, J., El estatuto de las confesiones religiosas en los ordenamientos de los países miembros de la 
Unión Europea: una visión panorámica, ob. cit., págs. 95-96.  
24 Tarodo Soria, S., Relaciones Iglesia-Estado y Derecho de Libertad Religiosa en Grecia, Derecho y Religión, 
Volumen X, 2015, pág. 277. 



 

y religión quedaría desdibujada, cuando no vacía de contenido”25.  

En suma, según el mismo autor, Grecia ha sido uno de los Estados que ha 

generado más jurisprudencia en relación con el artículo 9° del Convenio, y en la 

mayoría se han dictado sentencias condenatorias, que han motivado a este país a 

realizar un esfuerzo de adaptación de su propia normativa interna para acomodarla 

al estándar europeo de protección de la libertad de pensamiento, conciencia y 

religión26. Es una difícil relación de armonización del principio de confesionalidad 

del Estado y del discurso de la tolerancia frente a la libertad religiosa, todo ello, 

sumado al hecho que Grecia también forma parte de la Unión Europea, y como tal, 

debe respetar una serie de valores comunes a los países miembros, bajo los 

extremos del Tratado de Lisboa y la Carta de Derechos fundamentales de la 

Unión27. Se trata de una dialéctica muy complicada que impulsa a Grecia hacia una 

neutralidad religiosa.   

En todo caso, de las disposiciones del Tratado de Lisboa, que regula la Unión 

Europea, se desprende, según este autor, la renuncia de este organismo a imponer 

un modelo común de relación entre los Estados miembros y las agrupaciones 

religiosas, así como ha establecer un régimen jurídico general para estos; pero no 

                                                
25 Tarodo Soria, S., Relaciones Iglesia-Estado y Derecho de Libertad Religiosa en Grecia, Derecho y Religión, 
ob. cit., págs. 281-282. Un ejemplo sobre lo anterior lo podemos encontrar en la decisión  del Tribunal Europeo 
de Derechos Humanos (Sección 1°), de 24 de junio de 2004. Caso Vergos contra Grecia, o la sentencia de 26 
de septiembre de 1996, el Caso Manoussakis y otros vs. Grecia. 
26 Tarodo Soria, S., Relaciones Iglesia-Estado y Derecho de Libertad Religiosa en Grecia, Derecho y Religión, 
ob. cit., págs. 281-282. 
27 Sobre el tema Torodo Soria menciona que: “El Tratado de Lisboa de 2007, produce importantes novedades, 
al modificar sustancialmente la denominada constitución material de la Unión Europea, que a partir de 2009, 
fecha de su entrada en vigor, queda conformada por cuatro pilares: (1) el Tratado de la Unión (TU), (2) el 
Tratado de Funcionamiento de la Unión Europea (TFUE), (3) el Tratado constitutivo de la Comunidad Europea 
de la Energía Atómica (Tratado Euratom), irrelevante para nuestro estudio; y (4) la ya analizada Carta de 
Derechos Fundamentales de la Unión Europea (CDF). El TUE, en su artículo segundo, enuncia los valores 
comunes a los Estados miembros en los que se fundamenta la Unión: dignidad humana, libertad, democracia, 
igualdad, Estado de Derecho y respeto de los derechos humanos, incluidos los derechos de las personas 
pertenecientes a minorías; y las características que definen a la sociedad europea: pluralismo, no 
discriminación, tolerancia, justicia, solidaridad e igualdad entre mujeres y hombres. El artículo cuarto, 
proclama el respeto por la identidad nacional de cada uno de los Estados miembros. El artículo sexto, atribuye 
valor normativo a la Carta de Derechos Fundamentales de la Unión Europea, manifiesta la voluntad, que aún 
no se ha materializado, de la Unión de adherirse, en cuanto tal, al Convenio Europeo para la Protección de los 
Derechos Humanos; y, considera que estos derechos entrarán a formar parte, junto a los que son fruto de las 
tradiciones constitucionales comunes a los Estados miembros del Derecho de la Unión como principios 
generales”. Tarodo Soria, S., Relaciones Iglesia-Estado y Derecho de Libertad Religiosa en Grecia, Derecho y 
Religión, ob. cit., pág. 285. 



 

implica incompetencia para regular el fenómeno religioso, ni para legislar o proteger 

el derecho de libertad de pensamiento, conciencia y religión; a la que la Unión 

Europea está más bien obligada. Así, el tercer párrafo del artículo 17 TFUE que 

insta a la Unión a reconocer la identidad y aportaciones específicas de las 

confesiones religiosas y las organizaciones filosóficas no confesionales, y a 

comprometerse a mantener con ellas “un diálogo abierto, transparente y regular”, 

supone el reconocimiento institucional de algo que venía ocurriendo de facto, y hay 

que entenderlo como una concreción para el caso particular de los grupos de 

convicción del principio general de participación consagrado en el artículo 11 del 

TUE28. 

Ahora bien, en lo que atañe a la configuración constitucional de las relaciones 

entre la República Helénica y la Iglesia Ortodoxa, según TARODO SORIA, resulta 

completamente ininteligible sin tomar en consideración sus antecedentes, saber:  

- La pervivencia del mundo antiguo en Bizancio; el tradicionalismo dogmático 

inherente a la religión ortodoxa;  

- su peculiar estructura patriarcal que permite la coexistencia de autonomía 

administrativa y unidad dogmática;  

- la creencia teológica en una Iglesia confesante que atenúa la concentración 

de poder en una jerarquía eclesiástica;  

- el Cesaropapismo; las consecuencias de la cuarta cruzada;  

- los encuentros y desencuentros con el papado y los motivos que subyacían 

a éstos;  

- la concentración del poder político y religioso durante la ocupación otomana; 

etapa que dejó a Grecia al margen de los efectos de las revoluciones y del 

movimiento ilustrado;  

- la identificación de nacionalismo y religión ortodoxa durante el período de la 

independencia;  

                                                
28 Tarodo Soria, S., Relaciones Iglesia-Estado y Derecho de Libertad Religiosa en Grecia, Derecho y Religión, 
ob. cit., pág. 287. 
 



 

- la actividad legislativa de MAURER durante la regencia, que implantó un 

sistema de preponderancia del Estado y trasladó a Grecia rasgos del modelo 

de relación de Iglesia de Estado, característico de los países protestantes29.  

Así, en lo que nos interesa a los efectos de esta investigación, el articulo 3° de 

la Constitución de Grecia de 1975, establece lo siguiente:  

“Artículo 3  

1. La religión dominante en Grecia es la de la iglesia Ortodoxa Oriental 

de Cristo. La Iglesia Ortodoxa de Grecia, que reconoce como cabeza 

a Nuestro Señor Jesucristo, está indisolublemente unida, en cuanto al 

dogma, a la Gran Iglesia de Constantinopla y a las demás Iglesias 

Cristianas homodoxas, observando inmutablemente, como las demás 

iglesias, los santos cánones apostólicos y sinódicos, así como las 

tradiciones sagradas. Es autocéfala y es administrada por el Santo 

Sínodo, compuesto por todos los obispos en funciones y por el Santo 

Sínodo Permanente que, derivado de aquél, está constituido conforme 

a lo prescrito por la Carta Estatutaria de la Iglesia y con arreglo a las 

disposiciones del Tomo Patriarcal de 29 de junio de 1850 y del Acta 

Sinódica de 4 de septiembre de 1928. 

2. No se opone a las disposiciones del párrafo anterior el régimen 

eclesiástico establecido en ciertas regiones del Estado. 

3. El texto de las Sagradas Escrituras es inalterable, y queda prohibida 

su traducción oficial en otra forma de lenguaje sin previo 

consentimiento de la Iglesia autocéfala del Constantinopla”. 

Así, al analizar los alcances de esta disposición, y al examinarla de manera 

sistemática con el artículo 13 de la misma Constitución30, TARODO SORIA 

                                                
29 Véase, sobre lo anterior, Tarodo Soria, S., Relaciones Iglesia-Estado y Derecho de Libertad Religiosa en 
Grecia, Derecho y Religión, ob. cit., pág. 288. 
 
30 Esta norma establece: “Artículo 13. 1. La libertad de conciencia religiosa es inviolable. El goce de los derechos 
individuales y políticos no podrá estar condicionado a las creencias religiosas de la persona. 2. Será libre toda 
religión conocida, y las prácticas de culto podrán ejercerse sin restricciones bajo la salvaguardia de las leyes, 
si bien el ejercicio del culto no podrá atentar al orden público ni a las buenas costumbres, quedando prohibido 



 

menciona que “el actual sistema de relación Iglesia-Estado en la República helénica 

se encuentra en un proceso de transición de un modelo de utilidad hacia otro de 

neutralidad. Evolución que se encuentra ya en una última etapa del modelo de 

utilidad, caracterizada por la pervivencia de una confesionalidad histórico-

sociológica, que trata de hacer compatible la existencia de una Iglesia oficial que 

recibe un tratamiento jurídico privilegiado (art. 3 CG)31, con el reconocimiento del 

derecho a la libertad de conciencia religiosa (art. 13 CG)”32. Así, en su contribución 

dicho autor analiza, en forma detallada y gramatical, los diversos elementos que 

incluye la configuración constitucional del estado confesional griego, en el artículo 

3° de su Texto Fundamental33. Tales son: 

- El carácter dominante de la Iglesia Ortodoxa, que según PAPASTATHIS, 

tiene un triple significado: 1) la confesión ortodoxa es la religión oficial del 

Estado griego; 2) la Iglesia que representa esta confesión tiene un estatus 

jurídico propio y posee personalidad jurídica de derecho público; 3) el Estado 

procura diligentemente que la Iglesia ortodoxa griega goce de una posición 

jurídica especial y privilegiada que no se extiende a otras confesiones34. 

- La unidad del dogma. Según TARODO SORIA la constitucionalización de 

la indisoluble unidad dogmática se introdujo en la Constitución de 1844 como 

contraprestación a la declaración de autocefalía de la Iglesia ortodoxa griega 

                                                
todo proselitismo. 3. Los ministros de todas las religiones conocidas estarán sometidos a la misma vigilancia 
del Estado y a las mismas obligaciones ante él que los de la religión dominante. 4. Nadie podrá ser dispensado 
del cumplimiento de sus deberes frente al Estado o negarse a acatar las leyes, en razón de sus convicciones 
religiosas. 5. No se podrá imponer juramento sino en virtud de una ley que a la vez determine la fórmula del 
mismo”.  
31 Véase, sobre el tema Martino, M., We Need to Promote the Dialogue between Christians and Protestants: 
State, Church, and Religious Minorities in Greece, Italy, and Sweden, Journal of Church and State, Vol. 54, Issue 
4 (2012), págs. 526-550. En efecto, este autora agrega: “The abolition of the state church was not carried out 
in a very clear-cut way: article three of the constitution defines the Christian Orthodox religion as "the 
prevailing religion." There are several competing and mutually excluding interpretations of this article. Some 
lawyers say this term has only descriptive value in the sense that the majority of the Greek people belong to it, 
whereas others hold that it has normative value and implies a privileged treatment. This article rejoins Peter 
Zervakis's and Gustav Auern heimer's interpretation, which declare that separation has taken”. 
32 Tarodo Soria, S., Relaciones Iglesia-Estado y Derecho de Libertad Religiosa en Grecia, Derecho y Religión, 
ob. cit., pág. 289. 
33 Tarodo Soria, S., Relaciones Iglesia-Estado y Derecho de Libertad Religiosa en Grecia, Derecho y Religión, 
ob. cit., págs. 290-298. 
 
34 Papastathis, Ch., Estado e Iglesia en Grecia, en Robbers G., Estado e Iglesia en la Unión Europea, Servicio de 
Publicaciones de la Facultad de Derecho de la Universidad Complutense de Madrid, 1996, pág. 75 

https://heinonline.org/HOL/Page?public=true&handle=hein.journals/jchs54&div=40&start_page=526&collection=journals&set_as_cursor=1&men_tab=srchresults
https://heinonline.org/HOL/Page?public=true&handle=hein.journals/jchs54&div=40&start_page=526&collection=journals&set_as_cursor=1&men_tab=srchresults


 

que, una década antes y en el contexto de la incertidumbre por la recién 

creada independencia que se había fraguado en torno a la identificación 

nacional religiosa, había sido declarada unilateralmente por la Regencia 

bávara para reforzar la autonomía de la Iglesia ortodoxa griega respecto al 

Patriarcado ecuménico de Constantinopla. De acuerdo con el mismo autor: 

“En la unidad espiritual hay que distinguir los aspectos dogmáticos de los 

canónicos: “la unidad dogmática consiste en el seguimiento de la doctrina de 

la Sagrada escritura, la observancia de la tradición y la estricta observación 

de los dogmas, tal como fueron formulados por los sínodos ecuménicos o 

regionales. La unidad canónica se expresa en la conservación al menos de 

las instituciones fundamentales de la administración eclesiástica –tal y como 

han sido formuladas y reconocidas por los sínodos arriba mencionados– y en 

las relaciones de los individuos con la Iglesia ortodoxa”35. 

- La garantía constitucional de los sagrados cánones: al respecto, se han 

formulado dos posiciones en la doctrina, a saber: “quienes han sostenido que 

la constitución establece una garantía de los sagrados cánones que se 

refieren al dogma y a la administración (posición defendida por la Iglesia, los 

teólogos y algunos juristas); y aquellos otros que defienden que únicamente 

están garantizados los sagrados cánones que se refieren al dogma (opinión 

mayoritaria en la doctrina jurídica, la jurisprudencia y la administración 

pública)”36. 

- La autocefalía y autonomía administrativa de la Iglesia ortodoxa griega. 

Sobre el tema, el autor sostiene que aunque puedan parecer similares y 

aparezcan unidos en un mismo precepto en la Constitución; autocefalia y 

autonomía administrativa son dos conceptos distintos. Por un lado, la 

autocefalia es una noción teológica, que se refiere a la organización de la 

Iglesia ortodoxa, que permite la organización por Patriarcados cada uno de 

                                                
35 Tarodo Soria, S., Relaciones Iglesia-Estado y Derecho de Libertad Religiosa en Grecia, Derecho y Religión, 
ob. cit., pág. 292. 
 
36 Tarodo Soria, S., Relaciones Iglesia-Estado y Derecho de Libertad Religiosa en Grecia, Derecho y Religión, 
ob. cit., pág. 292. 



 

ellos autocéfalo, con autonomía administrativa (en lo religioso) y con unidad 

dogmática en lo espiritual. Por otro lado, la autonomía administrativa que la 

Constitución atribuye a la Iglesia ortodoxa, se refiere a su capacidad de 

autogobierno. No es un concepto teológico, sino de derecho administrativo, 

y le viene reconocida por el Derecho del Estado37. 

 Pues bien, una vez comentados los alcances de la proclamación del estado 

confesional de Grecia y sus implicaciones sobre la libertad de religión, que, en 

términos generales, se proteger en un alto espectro, a continuación, se expondrá el 

desarrollo del carácter confesional del Estado en el Reino Unido.  

4.2. El caso del Reino Unido. 

En este caso, el modelo del Reino Unido, que carece como se sabe de una 

Constitución escrita, la Iglesia anglicana es considerada como la oficial del Estado 

y su máxima autoridad es el Rey de Inglaterra, quien nombra a los obispos y 

arzobispos que además se encuentran representados en la Cámara de los Lores. 

Es el Parlamento el que determina el estatuto jurídico de la Iglesia oficial, su régimen 

de organización y funcionamiento, constituyendo así formalmente este Derecho de 

la Iglesia anglicana una parte más del ordenamiento estatal, a lo que debe añadirse 

que las normas religiosas emanadas directamente del Sínodo General de la Iglesia 

anglicana deben ser, en última instancia, promulgadas por el soberano previo paso 

                                                
37 Sobre el particular, TARODO SORIA agrega que: “Las Iglesias autocéfalas son administrativamente 
independientes, pero permanecen espiritualmente unidas por la inmutabilidad del dogma. La autocefalia de 
la Iglesia ortodoxa griega fue unilateralmente proclamada en 1833 por Decreto de la Regencia de Baviera (ver 
apartado histórico) y fue incorporada a la Constitución de 1844. En el origen de la declaración de autocefalia, 
se encuentra el temor de la Regencia a que la influencia del Patriarcado de Constantinopla pudiera ser 
empleada para debilitar su legitimidad política. La Declaración de independencia de la Iglesia ortodoxa griega, 
pretendía garantizar la autonomía política del Patriarcado (no olvidemos que durante el período de ocupación, 
el Patriarca aunaba poderes religiosos y políticos). El reconocimiento constitucional del régimen de auto-
administración de la Iglesia ortodoxa (“administrada por el Santo Sínodo de obispos”) también fue introducido 
en la Constitución de 1844 y, desde entonces, se ha repetido a lo largo de todas las Constituciones históricas, 
hasta la actual1380. La Constitución de 1975 repite la fórmula “La Iglesia ortodoxa de Grecia […] está regida 
por el Santo sínodo…”, pero introduce una importante novedad: “…que se compone de los obispos en 
funciones”, que son los metropolitanos que ejercen su autoridad canónica en la diócesis, excluyendo de esta 
forma a los que se han retirado y a los metropolitanos titulares; rompiendo, así, con la práctica arraigada en 
los gobiernos de convocar al Sínodo, llamando a los obispos más adeptos, para regular las cuestiones 
eclesiásticas según su parecer”.  Ver Tarodo Soria, S., Relaciones Iglesia-Estado y Derecho de Libertad Religiosa 
en Grecia, Derecho y Religión, ob. cit., pág. 294. 



 

por el Parlamento38.  

Al respecto, POLO SABAU, agrega que: “algunos otros rasgos del modelo 

matizan notablemente el alcance de esta confesionalidad oficial y, en este sentido, 

no puede dejar de mencionarse que la Iglesia de Inglaterra no recibe financiación 

estatal directa –excepción hecha de las subvenciones destinadas a la conservación 

del patrimonio histórico-eclesiástico–, e igualmente ha de hacerse notar que, por un 

lado, es la Reina la que nombra a los obispos y arzobispos pero actualmente lo ha 

de hacer de entre los candidatos propuestos por la Iglesia y, por otro, la antes 

aludida intervención del Parlamento en el proceso de promulgación de las normas 

religiosas no permite modificar el contenido de las propuestas sinodales y se reduce 

a posibilitar su veto parlamentario en aquellos supuestos en los que dichas 

propuestas normativas se es timasen contrarias a los derechos constitucionales de 

los ciudadanos ingleses”39.  

                                                
38 Polo Sabau, J., El estatuto de las confesiones religiosas en los ordenamientos de los países miembros de la 
Unión Europea: una visión panorámica, ob. cit., págs. 93-94. Sobre esta materia GARCÍA OLIVA señala que: “C. 
Legislation and the Church of England The Church of England Assembly (Powers) Act 1919 means that the 
Church of England is empowered to enact Measures, legislation which form part of the corpus of State law. On 
the one hand, this gives the Church of England a uniquely privileged position. It has both autonomy and a 
power which other religious groups lack. However, there is a sting in the tail. Draft Measures must be 
submitted to the Ecclesiastical Committee of both Houses of Parliament840. Each House must pass a resolution 
that the Measure be laid before Parliament and submitted to the Monarch for Royal Assent. Until the Measure 
receives Royal Assent, it does not become operative. As a sign of the Church’s autonomy, it may withdraw but 
not amend a Measure which it has presented. Canons, which are the internal rules of the Church, binding only 
upon the clergy and certain lay office-holders (but not the general population or even all Communicant 
members of the Church), do not need to go through Parliament. However, the Submission of the Clergy Act 
1533 provides that the convocations of the Clergy may not “make, promulge and execute” canons without 
having received “the King's most royal assent and licence”, and prohibits the making of canons that are 
“contrary or repugnant to the King's prerogative royal or the customs, laws or statutes of this realm”. 
Moreover, Royal Assent and licence are required for the making of new canons and this is not granted until 
the Ministry of Justice has scrutinised the draft legislation to ensure that it complies with the Submission of the 
Clergy Act 1533.  
Therefore, it can be seen that although not a branch of the State, the Church of England has a special, cosy 
relationship with it. This brings powers which are not available to other faith groups, but also constraints to 
which other denominations are not subjected”. Véase, sobre el particular, García Oliva, J., The Favourable legal 
view of religión in England in the XXI century, en Derecho y Religión, Volumen X, 2015, pág. 196.  
 
39 Polo Sabau, J., El estatuto de las confesiones religiosas en los ordenamientos de los países miembros de la 
Unión Europea: una visión panorámica, ob. cit., págs. 93-94. Un estudio relevante sobre el actual modelo de 
relaciones entre la Iglesia de Inglaterra y el Estado (conocido como establishment); si es aceptable y/o 
deseable en el siglo XXI, así como, la manera en la que el ordenamiento del Reino Unido se ocupa de: 1) La 
religión en general, examinando la normativa específica en los ámbitos del Derecho Penal, de asociaciones 
voluntarias, de Derecho educativo y Derecho de Familia; 2) Del Cristianismo como credo religioso; 3) De la 
Iglesia de Inglaterra, como confesión establecida por el Derecho, para finalmente llegar a algunas conclusiones 



 

Sobre el tema, CRANMER agrega que, en cualquier discusión sobre las 

relaciones entre la iglesia y el estado, en el Reino Unido, se debe recordar que había 

cuatro Iglesias nacionales, a saber: la Iglesia de Inglaterra, la Iglesia (reformada) de 

Escocia, la Iglesia en Gales (que fue desmantelada en 1920 como resultado de la 

Ley de la Iglesia de Gales de 1914) y la Iglesia de Irlanda (desmantelada por la Ley 

de la Iglesia Irlandesa de 1869). El resultado es que dos Iglesias están establecidas 

por la ley (la Iglesia de Inglaterra y la Iglesia de Escocia40) y disfrutan de una relación 

constitucional particular con el estado, mientras que las otras Iglesias y 

comunidades de fe (los católicos romanos, las Iglesias libres, los judíos, 

musulmanes, hindúes, sijes y otros) tienen derechos y privilegios particulares en 

circunstancias específicas41. 

De lo anterior se deduce, con toda claridad, que si bien el Reino Unido es un 

estado plurinacional con un régimen confesional en las relaciones entre la Iglesia 

Anglicana y el Estado, particularmente en Inglaterra y Escocia, sí hay libertad 

religiosa en relación con los otros credos, confesiones o religiones, no solo por el 

disfrute de las libertades que son plenamente aplicables en el Reino Unido, sino 

también por la emisión de la “Human Rigths Act de 1998”, que incorpora el Convenio 

Europeo de Derechos y Libertades Fundamentales, en su artículo 9°42, que 

                                                
sobre la naturaleza y los beneficios de la posición actual de la Iglesia de Inglaterra en el ordenamiento jurídico 
británico, puede ser hallado en García Oliva, J., The Favourable legal view of religión in England in the XXI 
century, en Derecho y Religión, ob. cit., págs. 171-193.  
40 Un estudio relevante sobre la iglesia y Escocia puede ser hallado en Hall H., The church of Scotland: 
Establishment in the twenty-first century, en Derecho y Religión, Volumen X, 2015, págs. 238-257.  
41 Véase, sobre el tema, Cranmer, F., Church-State relations in the United Kingdom: a Westminster 
view, Ecclesiastical Law Journal, Vol. 6, Issue 29 (July 2001), pág. 111. 

 
42 El artículo 9° del Convenio Europeo de Derechos y Libertades Fundamentales, de Roma del 4 de noviembre 
de 1950 proclama lo siguiente: “ARTÍCULO 9 Libertad de pensamiento, de conciencia y de religión 1. Toda 
persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, de conciencia y de religión; este derecho implica la libertad 
de cambiar de religión o de convicciones, así como la libertad de manifestar su religión o sus convicciones 
individual o colectivamente, en público o en privado, por medio del culto, la enseñanza, las prácticas y la 
observancia de los ritos. 2. La libertad de manifestar su religión o sus convicciones no puede ser objeto de más 
restricciones que las que, previstas por la ley, constituyan medidas necesarias, en una sociedad democrática, 
para la seguridad pública, la protección del orden, de la salud o de la moral públicas, o la protección de los 
derechos o las libertades de los demás”. Sobre el particular el Tribunal Europeo de Derechos Humanos, en el 
caso Eweida y otros, vs. Reino Unido, sentencia de 15 de enero de 2013, precisó: “79. El Tribunal recuerda que, 
como se consagra en el artículo 9, la libertad de pensamiento, conciencia y religión es uno de los fundamentos 
de una «sociedad democrática» en el sentido del Convenio. En su dimensión religiosa es uno de los elementos 
más importantes que conforman la identidad de los creyentes y su concepción de la vida, pero también es un 



 

proclama la garantía jurisdiccional de la libertad ideológica, de pensamiento, 

conciencia y de religión43, y que permite al juez doméstico emitir una declaratoria 

de incompatibilidad entre la legislación del Reino Unido y el texto del Convenio, a 

efecto que el parlamento valore su desaplicación o la modificación del texto 

legislativo44. En definitiva, como se verá en las conclusiones de este trabajo, la 

confesionalidad del Estado no se opone, en términos generales, a la libertad de 

religión, la cual, al contrario, como pasa en los casos de Grecia y el Reino Unido, 

se protege y se disfruta en su más amplia dimensión. 

5.- Conclusiones.  

 1.- En este trabajo se han analizado, desde una perspectiva comparada, los 

                                                
bien preciado para ateos, agnósticos, escépticos e indiferentes. El pluralismo indisociable de una sociedad 
democrática, que se ha ganado a lo largo de los siglos pagando un alto precio, depende de él (véase Kokkinakis 
contra Grecia, 25 de mayo de 1993, ap. 31, serie A núm. 260 A). 80. La libertad religiosa es principalmente una 
cuestión de conciencia y pensamiento individual. Este aspecto del derecho establecido en el párrafo primero 
del artículo 9, de tener cualquier creencia religiosa y a cambiar de religión o creencia, es absoluto e 
incondicional. Sin embargo, como se establece también en el artículo 9.1, la libertad de religión comprende 
también la libertad de manifestar su creencia, solo y en privado, pero también para practicar en comunidad 
con otros y en público. La manifestación de una creencia religiosa puede adoptar la forma de culto, la 
enseñanza, la práctica y la observancia. El testimonio en palabras y hechos está vinculado con la existencia de 
convicciones religiosas (véase Kokkinakis, citada, ap. 31 y también Leyla Şahin contra TurquíaGS, núm. 
44774/98, ap. 105, TEDH 2005 XI). Dado que la manifestación por una persona de su creencia religiosa puede 
tener un impacto en otras, los redactores del Convenio calificaron este aspecto de la libertad de religión en la 
manera establecida en el artículo 9.2. Este segundo apartado dispone que cualquier limitación hacia una 
persona a manifestar su religión o creencia debe ser regulada por Ley y ser necesaria en una sociedad 
democrática en la consecución de uno o más objetivos”. 
43 Un estudio relevante, en esta materia, puede ser hallado en Tormo Pruñonosa S., La Ley de Derechos 
Humanos 1998: la implementación de la Convención Europea de Derechos Humanos en el Sistema legal 
británico, Actualidad Jurídica Iberoamericana, núm. 4, febrero 2019, págs. 373-390.  
44 Véase, sobre el particular, Ferreres Comella, V., Una defensa del modelo europeo de control de 
constitucionalidad, Marcial Pons, Madrid, Barcelona, Buenos Aires, 2011, pág. 28. Sobre el tema TORMO 
PRUÑONOSA agrega que: “The HRA has had a relevant impact in the English legal system and has contributed 
to develop a more constitutionalized political system. Thanks to the HRA, citizens can enforce the rights 
recognised in ECHR before national courts (although appeals to Strasbourg are still possible as last resource) 
instead of bringing directly a case to Strasbourg. It allows saving money and time. In addition, the HRA has 
allowed avoiding conflicts between national and international law and reducing problems of bringing domestic 
law into line with the ECHR. However, HRA is only the first step in the right direction, provisions such as taking 
Strasbourg decisions into account (s.2), interpreting domestic law ´as far as possible´ in a compatible way with 
the ECHR (s.3) or declarations of incompatibility (s.4) show that the HRA does not fully implement the ECHR 
into the UK legal system. Furthermore, The HRA has not entrenched the Convention Right in the UK legal 
system. Therefore, the courts cannot strike down any legislation which does not comply with the Convention 
and it is easier that the HRA could be amended or derogated by the Parliament. For that reason, some 
commentators emphasize the need of a Bill of Rights in the UK”. Véase, al efecto, Tormo Pruñonosa S., La Ley 
de Derechos Humanos 1998: la implementación de la Convención Europea de Derechos Humanos en el 
Sistema legal británico, Actualidad Jurídica Iberoamericana, núm. 4, febrero 2019, págs. 384.  
 

http://hudoc.echr.coe.int/sites/eng/pages/search.aspx#%7B%22appno%22:[%2244774/98%22]%7D


 

alcances de los estados confesionales en Europa, los cuales, a diferencia de los 

estados laicos, como son los casos de Francia, Alemania, Italia y España, se 

proclama una religión oficial. Tales son los supuestos de los países nórdicos: 

Dinamarca, Finlandia, Suecia y Noruega, los microestados europeos: Liechtenstein, 

Mónaco, Malta y, con algunas particularidades, Andorra y el Estado de la Ciudad 

del Vaticano, así como Grecia y el Reino Unido, cuyos rasgos particulares se han 

expuesto en esta ocasión. 

 2.- Así, en este texto se parte de la hipótesis que el principio de 

confesionalidad del Estado, si bien contempla un régimen de tolerancia en relación 

con las religiones distintas de la oficial, sí hay libertad religiosa, en su más amplia 

dimensión, no sólo porque así lo establecen las distintas constituciones de estos 

países, que consagran la libertad de conciencia, ideológica y de religión, en un 

amplio espectro (cuyo goce y disfrute goza de garantía jurisdiccional, en la justicia 

ordinaria y en la constitucional), sino también, por la aplicación del Convenio 

Europeo de Derechos y Libertades Fundamentales, cuya tutela, salvaguardia y 

protección, corresponde, en la mayoría de los casos, al Tribunal Europeo de 

Derechos Humanos, con sede en Estrasburgo, Francia. Con lo anterior, nos 

separamos de la hipótesis que desarrollamos con anterioridad en mi libro: Laicidad 

y Libertad de Religión (Instituto Interamericano de Derechos Humanos, UBIJUS, 

Centro de Estudios de Actualización en Derechos, Ciudad de México, 2015, que 

planteaba que el principio de laicidad es una condición suficiente y necesaria de la 

libertad religiosa. 

 3.- Así, en este trabajo hemos estudiado, con algún detalle, los casos de 

Grecia y el Reino Unido, en los cuales, pese a que son confesionales, se defiende 

y proclama, en su mayor alcance o dimensión, la libertad religiosa de las minorías 

que no se corresponden con el credo oficial. Lo anterior nos obligó a estudiar, 

asimismo, el diseño político institucional de ambos países, con algún grado de 

profundidad. En ambos casos se trata de sistemas parlamentarios con un régimen 

republicano en el caso griego y monárquico en el caso inglés. Por razones históricas 

y políticas subsiste, en ambos sistemas, sendos diseños de un estado confesional, 

lo cual, no se opone, como se vio, al goce y disfrute de la libertad de religión.  



 

 4.- En relación con el caso costarricense, en otro trabajo más reciente, hemos 

insistido por la reforma constitucional para introducir el principio de laicidad, acorde 

con las prácticas contemporáneas de los países occidentales, pero no una laicidad 

de combate o represiva de símbolos religiosos, a la usanza francesa, sino una 

positiva o de servicio de promoción, defensa y divulgación de los credos con los 

cuales se han implementado relaciones de cooperación. Una redacción que nos 

puede servir, en este orden de consideraciones, es la que proclama el artículo 16 

de la Constitución Española de 1978, que establece que: “Artículo 16. 1. Se 

garantiza la libertad ideológica, religiosa y de culto de los individuos y las 

comunidades sin más limitación, en sus manifestaciones, que la necesaria para el 

mantenimiento del orden público protegido por la ley. 2. Nadie podrá ser obligado a 

declarar sobre su ideología, religión o creencias. 3. Ninguna confesión tendrá 

carácter estatal. Los poderes públicos tendrán en cuenta las creencias religiosas de 

la sociedad española y mantendrán las consiguientes relaciones de cooperación 

con la Iglesia Católica y las demás confesiones”. Es claro que el Estado no puede 

ser indiferente frente al fenómeno religioso, aunque sí neutral y debe tratar a todas 

las confesiones en un plano de igualdad. Asimismo, debe proteger, defender y 

potenciar, el pleno goce y disfrute de los derechos de los que nos ocupamos en esta 

ocasión, teniendo en consideración el espectro socio cultural de cada nación.  

6.- Referencias bibliográficas.  

 En el desarrollo del presente trabajo se ha utilizado la siguiente bibliografía 
básica: 

 Bagehot, W., La Constitución Inglesa, Centro de Estudios Políticos y 

Constitucionales, Madrid, 2010. 

 Bua A., y Escobar, O., El sistema político del Reino Unido de Gran Bretaña 

e Irlanda del Norte, en Sánchez Medero y otro, Sistemas Políticos en Europa, 

Tirant lo Blanch, Valencia, 2021. 

 Carmona Contreras, A., Las cláusulas horizontales de la Carta de Derechos 

Fundamentales de la Unión Europea, Manual de Uso, Thomson Reuters, 

Aranzadi, Navarra, 2020. 



 

 Cranmer, F., Church-State relations in the United Kingdom: a Westminster 

view, Ecclesiastical Law Journal, Vol. 6, Issue 29 (July 2001). 

 Cruz Villalón, P., Los rasgos básicos del derecho constitucional de los 

Estados en perspectiva comparada, en Von Bogdandy, A., y otros, El 

Derecho Constitucional en el Espacio Jurídico Europeo, Tirant lo Blanch, 

Valencia, 2013. 

 Ferreres Comella, V., Una defensa del modelo europeo de control de 

constitucionalidad, Marcial Pons, Madrid, Barcelona, Buenos Aires, 2011.  

 García Oliva, J., The Favourable legal view of religión in England in the XXI 

century, en Derecho y Religión, Volumen X, 2015.  

 García Roca, J., y otros, La Europa de los Derechos, El Convenio Europeo 

de Derechos Humanos, Volumen I y II, Centro de Estudios Políticos y 

Constitucionales, Madrid, 2023. 

 González Herrera, D., El Diálogo Judicial en el espacio jurídico europeo, 

Tirant lo Blanch, Valencia, 2021.  

 Hall H., The church of Scotland: Establishment in the twenty-first century, en 

Derecho y Religión, Volumen X, 2015.  

 Martín Sánchez, I., Algunas reflexiones sobre la confesionalidad del Estado, 

Derecho y Religión, Volumen X, 2015. 

 Martino, M., We Need to Promote the Dialogue between Christians and 

Protestants: State, Church, and Religious Minorities in Greece, Italy, and 

Sweden, Journal of Church and State, Vol. 54, Issue 4 (2012).  

 Orozco Solano, V., Laicidad y Libertad de Religión (Instituto Interamericano 

de Derechos Humanos, UBIJUS, Centro de Estudios de Actualización en 

Derechos, Ciudad de México, 2015. 

 Papastathis, Ch., Estado e Iglesia en Grecia, en Robbers G., Estado e Iglesia 

en la Unión Europea, Servicio de Publicaciones de la Facultad de Derecho 

de la Universidad Complutense de Madrid, 1996 

 Polo Sabau, J., El estatuto de las confesiones religiosas en los 

ordenamientos de los países miembros de la Unión Europea: una visión 

panorámica, Dykinson, Madrid, 2013.  

https://heinonline.org/HOL/Page?public=true&handle=hein.journals/jchs54&div=40&start_page=526&collection=journals&set_as_cursor=1&men_tab=srchresults
https://heinonline.org/HOL/Page?public=true&handle=hein.journals/jchs54&div=40&start_page=526&collection=journals&set_as_cursor=1&men_tab=srchresults
https://heinonline.org/HOL/Page?public=true&handle=hein.journals/jchs54&div=40&start_page=526&collection=journals&set_as_cursor=1&men_tab=srchresults


 

 Sánchez de Dios, M., El Sistema político de Grecia, en Sánchez Medero y 

otro, Sistemas Políticos en Europa, Tirant lo Blanch, Valencia, 2021. 

 Tarodo Soria, S., Relaciones Iglesia-Estado y Derecho de Libertad Religiosa 

en Grecia, Derecho y Religión, Volumen X, 2015. 

 Tormo Pruñonosa S., La Ley de Derechos Humanos 1998: la implementación 

de la Convención Europea de Derechos Humanos en el Sistema legal 

británico, Actualidad Jurídica Iberoamericana, núm. 4, febrero 2019.  

 Von Bogdandy, A., y otros, El Derecho Constitucional en el Espacio Jurídico 

Europeo, Tirant lo Blanch, Valencia, 2013. 

   

 


