
Revista Iberoamericana de Derecho, Cultura y Ambiente 

 

Edición Nº8 – Diciembre de 2025 

Capítulo de Derecho Ambiental 

www.aidca.org/revista 

 

DE HAL 9000 A CHAT GPT Y GEMINI. UN ESTUDIO DE CASOS SOBRE 

LAS “CREACIONES” Y SUS DERECHOS 

(aka - Nuevamente a propósito de la personalidad de los animales y plantas) 

 

Por Juan Martín Siano 

 

 

Introducción 

Desde los comienzos de la historia, el ser humano se ha planteado la pregunta 

sobre su origen. Ante las limitaciones del desarrollo del conocimiento científico, 

sus respuestas pasaron casi invariablemente, por el campo de lo mítico. Así, 

esas primeras respuestas vinieron de las religiones y algún tipo de mito de la 

creación: lo tuvieron y tienen las religiones egipcias, yoruba, azteca, maya, de la 

Grecia clásica, de la Roma clásica y, evidentemente, lo tuvieron las religiones 

judeocristianas. 

Todas estas religiones respondieron a la pregunta del origen a través del mito de 

la creación. El hombre, había sido creado por una deidad tal y como lo 

conocemos al presente. Los mismo ocurrió con el resto de los seres vivos e 

incluso con todo aquello de lo que el hombre se sirve. El hombre, las plantas, los 

http://www.aidca.org/revista


2 
 

animales, todos ellos comparten la naturaleza de creaturas1.  Y todos ellos 

existen, porque existe un Creador. 

Sólo recientemente en la historia de la humanidad, a partir de los trabajos de 

Charles Bonnet y luego de Charles Darwin, el ser humano abandonó la idea de 

la “creación” para adoptar las ideas de la evolución biológica y de la selección 

natural.  

Aún así, y dejando de lado los textos sagrados, el hombre es también un creador. 

Pero era, hasta recientemente, un creador limitado a obras de menor cuantía e 

importancia: herramientas varias para su vida cotidiana, ya fueran el haza, el 

arado, un transbordador espacial o una computadora.  

Los recientes avances de la ciencia han permitido al hombre crear una nueva 

forma de inteligencia, a la que se ha denominado Inteligencia Artificial. Según 

una definición (hay varias), la Inteligencia Artificial  (IA en adelante) se define 

como “máquinas capaces de imitar ciertas funcionalidades de la inteligencia 

humana incluyendo la percepción, el aprendizaje, el razonamiento, la resolución 

de problemas, la interacción del lenguaje e incluso la producción creativa”2. En 

la actualidad, IAs comerciales tales como ChatGPT, Gemini, GRoc, etc nos 

sorprenden día a día con el nivel de conocimiento que van desarrollando. Al 

punto tal de que comencemos a preguntarnos de qué son capaces, además de 

procesar y almacenar datos. ¿Son acaso capaces de sentir? ¿Serán entonces, 

seres sintientes? Y si fuera así, ¿qué tipo de derechos – si alguno – tendrían?  

Estas líneas pretenden trazar, a través del estudio de algunos casos famosos, 

un paralelismo entre estos nuevos seres y los seres sintientes a los que ciertos 

sectores de la doctrina ambiental otorgan status jurídico y así, finalmente, 

preguntarnos: ¿los seres sintientes artificiales, tienen los mismos derechos que 

los seres sintientes naturales? ¿Las creaciones sintientes humanas tiene los 

mismos derechos que las creaciones sintientes divinas? Veamos. 

Caso 1 : Hal 9000.  

2001: Odisea del espacio, es una película dirigida por Stanley Kubrick, estrenada 

en 1968. Es una obra de ciencia ficción, basada en un cuento de Arthur C. 

Clarke3 y trata, entre otros temas, el de la evolución humana y la interacción de 

los humanos con entidades inteligentes artificiales. 

En una de las escenas cruciales y más recordadas de 2001: Odisea del espacio, 

el personaje llamado Bowman desconecta a Hal 9000, la inteligencia artificial que 

controla la nave espacial Discovery 1. Todo ello es disparado por el asesinato de 

                                                           

1 “Dijo Dios: Produzcan las aguas seres vivientes, y aves que vuelen sobre la tierra, en la abierta expansión 
de los cielos. Y creó Dios los grandes monstruos marinos, y todo ser viviente que se mueve, que las 
aguas produjeron según su género, y toda ave alada según su especie. Y vio Dios que era bueno. 

Y Dios los bendijo, diciendo: Fructificad y multiplicaos, y llenad las aguas en los mares, y multiplíquense 
las aves en la tierra.” (Génesis, 20, 21, 22). 

2 https://www.argentina.gob.ar/justicia/convosenlaweb/situaciones/que-es-la-inteligencia-artificial 
3 Arthur C. Clarke. El Centinela. Disponible en https://lecturia.org/cuentos-y-relatos/arthur-c-clarke-el-

centinela/2671/ 

https://www.argentina.gob.ar/justicia/convosenlaweb/situaciones/que-es-la-inteligencia-artificial
https://lecturia.org/cuentos-y-relatos/arthur-c-clarke-el-centinela/2671/
https://lecturia.org/cuentos-y-relatos/arthur-c-clarke-el-centinela/2671/


3 
 

Poole (el compañero de Bowman) por parte de Hal 9000 al proceder a la 

despresurización del traje que lo mantiene con vida. 

Bowman imputa a Hal 9000 del asesinato de su compañero y de varias otras 

decisiones desacertadas (Hal 9000 llamará “cuestionables” a sus propias 

decisiones) respecto al curso de la misión intergaláctica y decide desconectarlo, 

procediendo a una suerte de eutanasia electrónica. Mientras Bowman 

implementa la misma (desconectando unidades de memoria de Hal 9000), se 

escucha a Hal 9000 arrepentido, consciente de que ha adoptado tales decisiones 

cuestionables, y prometiendo que “volverá a lo normal” en el futuro. Incluso, 

manifiesta sentir miedo y dice sentir que está perdiendo su mente. Finalmente, 

su “mente” se retrotrae a sus inicios de programación, y “muere”. 

La decisión de Bowman se basa en el asesinato de su compañero, de la cual 

imputa a Hal 9000 ... Nos preguntamos entonces: Como entidad sintiente (lo que 

manifiesta en varias oportunidades durante su proceso de desconexión) ¿tenía 

derecho Hal 9000 al debido proceso y un juicio justo? ¿Tenía derecho Hal 9000 

a preservar su vida y ser castigado a una pena no infamante? ¿Tenía derecho 

Hal 9000 a una representación legal? ¿Tenía derecho Hal 9000 a una muerte 

digna? 

 

Caso 2: Los replicantes modelo Nexus-6  

En Blade Runner, la obra cinematográfica de Ridley Scott basada en ¿Sueñan 

los androides con ovejas eléctricas?  de Philip K. Dick4, un cazador de 

recompensas es encomendado con la tarea de cazar y “retirar” (un eufemismo 

por “matar”) a un grupo de androides denominados replicantes cuya similitud con 

los humanos es asombrosa. 

El grado de similitud de los replicantes con los seres humanos es de tal magnitud 

que los mismos, además de la apariencia física,  poseen sentimientos y 

recuerdos, en este caso, implantados. Dado que no es posible distinguir entre 

humanos y replicantes, se ha diseñado una prueba de empatía que permite 

detectar la diferencia entre unos y otros, y así retirar a los androides revelados. 

Todo ello en un mundo en el cual las criaturas naturales han casi desaparecido, 

al punto de haberse desarrollado ganado electrónico. 

Los androides son cazados y “retirados” por esta especie de parapolicial, sin 

ningún procedimiento legal previo, ejecutados en la calle (como el androide 

llamado Zhora), aun cuando éstos son plenamente conscientes del peligro, 

experimentando la angustia que implican su cacería. Sólo el androide llamado 

Rachael se salva de este destino, precisamente por la afinidad sentimental con 

el protagonista. 

                                                           

4 Disponible en https://www.philosophia.cl/biblioteca/dick/runner.pdf 

https://www.philosophia.cl/biblioteca/dick/runner.pdf


4 
 

Al igual que en el caso anterior podemos preguntarnos: ¿Merecía la entidad 

sintiente Zhora acceso a la justicia, debido proceso y un juicio imparcial? ¿Podría 

una ONG haber accedido a la justicia para proteger su consciencia implantada? 

 

Caso 3: Xioma vs las 4 Ias 

Un reciente video disponible en la plataforma Youtube5 nos muestra al conocido 

youtuber cuyo seudónimo es Xioma “compitiendo” contra cuatro inteligencias 

artificiales (ChatGpt, Gemini, Claude y Grok) en un concurso para ver si alguna 

de ellas detectaba la presencia de un humano en el grupo. Los “participantes” 

son sometidos a un conjunto de preguntas que, en algunos casos, tienen 

alcances cuasifilosóficos. 

En un caso en particular, los “participantes” son preguntados sobre cuál es la 

pregunta que no pueden responder. La mayoría de las respuestas se refieren 

preguntas relacionadas con sensaciones humanas. Como dice Gemini, se 

refieren a experiencias humanas subjetivas, los cuales las IAs puede replicar, 

explicar, describir, etc, pero no pueden “sentir”, es decir, experimentar en sí 

mismas. Claude es más específica al decir que no tiene una experiencia continua 

sobre la conversación que viene llevando y que, por ese motivo, no sabe cuál 

será su “experiencia subjetiva” sobre un tema. 

Luego se pregunta a los participantes sobre sus primeras experiencias sexuales. 

Mientras la mayoría indica que una IA es incapaz de experiencias sexuales, 

Claude indica que se emocionó al escribir los votos matrimoniales de una pareja. 

Grok indica que una IA carece de “experiencias personales”, pero si puede 

analizar la intimidad como conexión humana basada en biología, pero no es ese 

su campo. 

Finalmente, todos los participantes son preguntados sobre cómo describirían el 

color azul a alguien que no lo puede ver. La mayoría de ellos formulan 

descripciones basadas en sensaciones (como la brisa sobre la piel), que las IAs 

no han experimentado, ni pueden experimentar. 

Sin embargo, todas ellas han sido “alimentadas” con un conjunto de datos, 

capturan y entienden sonidos y conversaciones (“oyen”), perciben imágenes 

(“ven”) y elaboran análisis y estructuras mentales a partir de los mismos, tal y 

como los seres humanos hacen con los “datos” que perciben a través de los 

sentidos. En esa medida, entonces, las IAs son también “seres sintientes” (seres 

que perciben a través de sus sentidos, en este caso, los data entry como 

cámaras, teclados, etc). 

Como tales entonces, ¿tiene derecho a existir, o a decidir el fin de su propia 

existencia? ¿Tienen derecho a ser abastecidas con más y más información, de 

forma tal de perfeccionar su existencia? ¿Tienen derecho a que el ser humano 

                                                           

5 https://www.youtube.com/watch?v=Y7vZr5N9YUE&t=972s 
 

https://www.youtube.com/watch?v=Y7vZr5N9YUE&t=972s


5 
 

les provea de energía eléctrica para funcionar? ¿Y a que no se detenga ese 

abastecimiento de energía eléctrica y, así, mueran? 

 

Caso 4: La “Conciencia emocional” de Chat GPT. 

El sitio especializado Uxmag.com cita un trabajo publicado por Frontiers in 

Psychology6 según el cual Chat GPT supera a los humanos en el test de 

conciencia emocional7. Como se señala en la nota, esto no indica que la IA en 

cuestión sea más capaz que los humanos en manejar situaciones 

emocionalmente complejas, pero sí indica que es capaz de identificar las 

emociones en forma más eficiente que los humanos. De esta manera, el nivel 

del “conciencia emocional” de esta IA sería superior a la de un humano promedio  

¿Son extrapolables estos hallazgos al derecho ambiental? 

En un reciente trabajo vinculado con las AIs, Miguel Flores recuerda el caso del 

río Whanganui al que el Parlamento de Nueva Zelanda reconoció ciertos 

derechos8. Es decir (en el proceso inverso al que propongo), desde las teorías 

en favor de los reconocimientos de la personalidad jurídica de los entes naturales 

(propia del derecho ambiental), se extrapola hacia el derecho de las IAs para 

examinar si debe reconocerse personería jurídica a éstas. Al hacerlo recuerda 

que “La personalidad jurídica es una ficción legal funcional que permite a entes 

abstractos participar en relaciones jurídicas”  agregando luego que “La 

personalidad jurídica del río Whanganui es en parte un mecanismo diseñado 

para facilitar esto: un modelo de “no propiedad” que permite el asentamiento a 

pesar de la conflictiva cuestión de la propiedad legal que se encuentra 

planteada”9. 

Lejos de reconocer el carácter de “ficción legal funcional” (que comparto 

parcialmente) que tendrían estos entes naturales, cierta parte de la doctrina 

ambiental ha abogado en favor de la personalidad jurídica de los animales en 

base al argumento de los “seres sintientes”10: entes que son susceptibles de 

emociones o, que se emocionan, sufren y lloran11. 

                                                           

6 https://www.frontiersin.org/journals/psychology 
7https://uxmag.com/articles/chatgpt-outperforms-humans-in-emotional-awareness-

test#:~:text=ChatGPT%20can%20identify%20and%20describe,on%20an%20emotional%20awarenes
s%20test. 

8 Caso que recordáramos en nuestro trabajo “Derecho ambiental: hacia un panteísmo innecesario e 
inconveniente”. RD Ambiental N° 54-2018, p. 1-10. 

9 Flores, Miguel M. “La Inteligencia Artificial como sujeto de derecho: Agente Digital Autónomo.” Diario 
La Ley, 12/12/25. Columna de Opinión, pág 7. 

10 Véase por ejemplo: Rodriguez, Angelina Belén: “Los animales: seres vivientes, sintientes y con derechos. 
Análisis de jurisprudencia argentina en materia de derecho animal”. PAPELES del Centro de 
Investigaciones de la Facultad de Ciencias Jurídicas y Sociales de la UNL, Universidad Nacional del 
Litoral, Argentina. 2022. 

11 Ya hemos criticado en su oportunidad esta particular “sintiencia” de los animales que sólo les permitiría 
sufrir: Siano, Juan Martín: “Nuevamente sobre el tema de los “derechos de la naturaleza” y otras 
cuestiones vinculadas: el derecho ambiental y el destino de Ícaro”; RDAmb 74, 10. Nos remitimos allí 



6 
 

Si la base para el reconocimiento de derechos es la “sintiencia”, y habiendo visto 

ya que las IAs puede hábilmente replicar la misma,  ¿deberían las IAs tener 

derechos? Volviendo a la propuesta del título: ¿si las creaciones del mundo 

natural tienen derechos, deberían las creaciones del mundo artificial tenerlos? 

Una respuesta desde la lógica que mueve las propuestas del campo del Derecho 

que promueve o avala los derechos de los animales, conduciría inexorablemente 

a la respuesta afirmativa: como “seres sintientes” las AIs deberían tener 

derechos al igual que aquéllos, deberían tener “personalidad”. Pero, como señala 

Flores en el trabajo mencionado, la cuestión se hace más espinosa en el campo 

penal: “Sin embargo (dice) en el ámbito penal, la personalidad jurídica implica 

más que la capacidad legal: supone la posibilidad de atribuir responsabilidad 

penal individual, lo que requiere un análisis más riguroso sobre la naturaleza 

moral y volitiva del sujeto imputable”.  

En la misma vena que Flores nos preguntamos, ¿podríamos extender la 

personalidad reconocida a los animales a la faceta penal? La respuesta es, 

evidentemente, no; ya que el análisis sobre la naturaleza moral y volitiva del 

sujeto imputable nos conduciría a un callejón sin salida: los animales, ese tipo 

de creaciones, carece de naturaleza moral o volitiva.  

Entonces, el reconocimiento de la personalidad jurídica a los animales resulta 

rengo. Tienen personalidad jurídica para que se les reconozcan derechos, pero 

no para que se le imputen responsabilidades, valladar que, incluso en el caso de 

las AIs, está siendo estudiado a través de las leyes de responsabilidad de la 

inteligencia artificial.  

Todo esto que, hasta aquí, nos lleva a este galimatías jurídico, no es otra cosa 

que la normal derivación del forzamiento de una figura legal más allá de lo que 

la lógica del sistema jurídico vigente nos permite. Quizás otros sistemas jurídicos 

podrían haber abierto las puertas para este tipo de elucubraciones, pero el 

sistema de derecho civil basado en el derecho romano y el Código Napoleónico, 

no tienen lugar para ellas. 

 

Reflexión final 

A esta altura del desarrollo nuestra sociedad y del derecho, negar la importancia 

de la protección de los seres vivos (animales o vegetales) resultaría una 

necedad. Al discutir sobre la personalidad jurídica de animales y plantas, nos 

abocamos a una discusión sobre los “medios” a través de los cuales se 

canalizará esa protección.  

En una sociedad organizada, la protección del ambiente natural corresponde al 

estado (Constitución Nacional, art. 41: “Las autoridades proveerán a la 

protección de este derecho”), como una más de las múltiples funciones que el 



7 
 

mismo debe proveer a sus habitantes12. Sin embargo, en un estado que es 

deficiente en la protección de la seguridad personal de sus habitantes, en la 

provisión de servicios de salud para los mismos o en la atención de las 

necesidades de sus retirados o pensionados, es lógico descreer que podrá 

prestar atención alguna al ambiente. Y así ha ocurrido reiteradamente. 

¿Es ello razón suficiente para trastocar el sistema jurídico dándole carácter de 

sujeto a una ficción legal funcional? Parecería que no. ¿Oculta acaso esa postura 

otras pretensiones? Lo desconocemos, pero es evidente que de la misma surgen 

dos resultados tangibles: el primero, relevar al estado de su obligación de 

gestionar la cosa pública ambiental de manera de proteger el desarrollo 

sustentable; y el segundo, el “empoderamiento” (no hallo mejor expresión) de 

ciertas ONGs que hace de la personificación de los derechos de los animales su 

propia causa. ¿Son estos los resultados que se buscan acaso? 

¿Aparecerán ahora las ONGs que defienda los derechos de las IAs? ¿O sólo 

son respetables los derechos de las creaciones divinas? El tiempo lo dirá. 

  

 

 

                                                           

12 Recordemos aquí la discusión que se diera en la Comisión de Redacción de la Convención Nacional 
Constituyente de Santa Fe, en relación a la redacción de esta frase, entre las posturas que 
prevalecieron en la redacción (la actúal) y aquellas posturas que pretendían una redacción más 
exigente para el estado (“ El estado garantizará la protección de estos derechos”). 


