
 

Revista Iberoamericana de Derecho, Cultura y Ambiente 

 

 

Edición Nº8 – Diciembre de 2025 

Capítulo de Discapacidad y Derecho 

www.aidca.org/revista 

 
 

TENSANDO LOS BORDES DE LA INCLUSIÓN 
 

Por Andrea García1 

 

Julia Risso Villani, locutora de radio y televisión y profesora de teatro, 

pregunta en una entrevista:  

“Si ya estoy acá, ¿por qué me tienen que incluir?”2 

Esa pregunta, sencilla pero profunda, expone una inquietud poco nombrada: la 

existencia de un “adentro” en el que algunos se encuentran cómodamente 

instalados y un “afuera” que se vuelve angustiante y excluyente. Esto conduce de 

inmediato a la pregunta central: ¿quién o qué define esos bordes? ¿Qué o quién 

determina quién está dentro y quién queda fuera? 

                                                
1 Lic en Psicologia 
2 Connected Conversations – Ep. 32 | Breaking the Mold: Julia Risso Villani on 

Disability and Social Change 06/08/2025 

(https://youtu.be/cem6Qt9TFCU?si=nEvYHmwwa57PBEfc) 

 

http://www.aidca.org/revista


 

Hoy, si recorremos artículos periodísticos ligados a la discapacidad, la palabra 

inclusión aparece asociada a campañas de derechos, reclamos por accesibilidad y 

denuncias sobre barreras en el ámbito educativo, laboral o comunitario. Sin 

embargo, este uso extendido no evita que el término siga cargado de tensiones. La 

RAE define “incluir” como “poner algo o a alguien dentro de otra cosa o grupo”. La 

propia definición muestra su límite: mantiene la idea de un borde, de un umbral, y 

de alguien que decide quién cruza. De allí surgen, nuevamente, las preguntas 

incómodas: ¿qué define ese adentro normativo? ¿Quién establece los criterios de 

pertenencia? ¿Y hasta qué punto este concepto transforma realmente los marcos 

que históricamente produjeron exclusión? 

Al revisar con detenimiento los supuestos que sostienen estas prácticas, aparece 

una matriz normativa que prescribe modos de funcionar, comunicarse, vincularse y 

organizar la vida cotidiana. Bajo esta matriz, aunque la inclusión se presente como 

un principio orientado al autovalimiento, las intervenciones suelen desplegarse 

dentro de marcos rígidos y poco permeables a la singularidad. En lugar de habilitar 

formas diversas de estar y participar, terminan exigiendo que las personas se 

ajusten a un ideal normativo de comportamiento, comunicación o productividad. 

En esta línea, Palacios (2008) advierte que, cuando la inclusión se sostiene sobre 

parámetros normalizadores, reproduce la misma lógica que pretendía transformar: 

integra a quienes quedan por fuera de la norma sin revisar los criterios que producen 

esa exterioridad. Algo similar plantea Ferreira (2010), quien señala que muchas 

intervenciones se limitan a “adaptar” a las personas sin cuestionar los marcos 

institucionales que generan desigualdad. 

No obstante, el objetivo de esta reflexión no es solo señalar los límites del concepto, 

sino abrir un diálogo que permita repensar su complejidad y explorar posibles 

orientaciones alternativas. En este sentido, cuando nos preguntamos qué ocurriría 

si desdibujamos la frontera entre lo “normal” y lo “anormal”, se abre un abanico de 

posibilidades transformadoras. 

Aquí resulta pertinente la reflexión de Míguez y Rosato (2019), quienes proponen 

entender las relaciones entre cuerpos y entornos como procesos dinámicos en los 

que ambos se afectan mutuamente, habilitando configuraciones más sensibles a la 

diversidad. Esta mirada dialoga con la noción de “hospitalidad” de Derrida (1997), 

quien distingue entre una hospitalidad condicionada —regida por criterios previos 

sobre cómo debe recibirse a alguien— y una hospitalidad incondicional, entendida 

como disponibilidad a ser transformados por la llegada del otro. Pensar la diversidad 

desde este enfoque implica reconocer que la presencia de quien es diferente no se 

acomoda a un orden preexistente: lo modifica desde adentro. Cuestionar la 



 

normalidad, entonces, desestabiliza aquello que parecía dado y abre la posibilidad 

de entornos más receptivos al cambio. 

Este proceso no es solo teórico. Interrogar la normalidad moviliza emociones 

complejas. Durante mucho tiempo, la normalidad operó como un organizador 

simbólico que aportaba previsibilidad. Cuando ese marco se debilita, aparecen 

inquietud y resistencia. Surge el impulso de sostener lo conocido, aun cuando 

produzca exclusión. Sin embargo, junto a esa resistencia emerge la posibilidad de 

un acercamiento a la diferencia que no busque corregirla, sino comprenderla en su 

propio registro, ampliando así los horizontes de participación y reconocimiento. 

Las instituciones son escenarios donde esta tensión se vuelve especialmente 

visible. Allí se juega la disyuntiva entre sostener discursos inclusivos mientras se 

preservan estructuras que privilegian la homogeneidad, o asumir el desafío de 

revisar críticamente los fundamentos que organizan su funcionamiento. La ética del 

cuidado y la interdependencia, desarrollada en América Latina por autoras como 

Barranco (2017), ofrece una clave relevante: toda vida humana se sostiene en 

vínculos, apoyos y relaciones recíprocas. Reconocer esta condición permite 

cuestionar ideales que confunden autonomía con autosuficiencia y que, a veces, 

terminan legitimando prácticas excluyentes. 

Este recorrido no propone abandonar la noción de inclusión, sino resignificarla. 

Implica revisar categorías fundamentales —autonomía, apoyo, participación, 

calidad de vida— y repensarlas desde la diversidad. Reformular estas nociones no 

solo transforma las prácticas actuales, sino que abre horizontes distintos para las 

generaciones futuras. Cuando los entornos se diseñan desde la diversidad y no 

desde la excepcionalidad, la diferencia deja de ser un problema que hay que 

resolver y pasa a ser un componente natural de la vida social. En ese marco, la 

inclusión deja de funcionar como un gesto correctivo y se convierte en una forma 

cotidiana, abierta y compartida de construir comunidad. 

Bibliografía 

Barranco, M. (2017). Ética del cuidado y discapacidad: repensar la 

interdependencia en clave latinoamericana. Revista Latinoamericana de Estudios 

Sociales, 12(2), 45–61. 

Derrida, J. (1997). De la hospitalidad. Buenos Aires: Ediciones de la Flor. (Edición 

en español utilizada en Latinoamérica). 

Ferreira, M. A. (2010). Discapacidad y exclusión social: perspectivas críticas desde 

América Latina. Revista Inclusiones, 7(1), 23–38. 



 

Míguez, M., & Rosato, A. (2019). Cuerpos, accesibilidades y soportes: una mirada 

situada sobre la discapacidad. Revista Intersticios, 13(2), 77–94. 

Palacios, A. (2008). El modelo social de la discapacidad: orígenes, caracterización 

y plasmación en la Convención Internacional sobre los Derechos de las Personas 

con Discapacidad. Madrid: Ediciones Cinca. 

Toboso, M., & Arnau, S. (Eds.). (2015). Feminismo, diversidad funcional y 

cuidados. Buenos Aires: Madreselva. 

 

 


